
ГОДИШЊАК, часопис Православног богословског факултета 

„Свети Василије Острошки“ 

ISSN: 2303-4513 / E-ISSN: 2490-3221 

 

________________________________________________________________________ 

 

Godišnjak, Year ХXIII, No. 23 (2024), pp. 1–18. 

DOI 10.7251/CPBFSVO2423001D 

 

Zoran Devrnja 
 

University of Belgrade, Faculty of Orthodox Theology, 

Serbia 

zdevrnja@bfspc.bg.ac.rs  

 

The Ethos of Matthew’s and Luke's Writings in the Context of the Affirmation of 

the Dignity and Rights of the Human Personality 

 
Summary: The writings of the Church have been inspiring generations of Christians for two 

thousand years. The narrative of Matthew's Gospel tends to destabilize the entrenched social and 

religious model of the Jewish community from the beginning of the 1st century AD. By 

introducing Eastern wise men into the story of Christ's birth, which in addition to the historicity 

actualizes its metaphoric nature, the Apostle Matthew also points to the connecting of the Old 

Testament religious tradition and soteriological testimony with the cultural milieu of the East and 

its spiritual expectations, anticipated in the sacred writings, which shows the universality and 

acceptability of Christ's presence in the life realities of all other nations and not only in the history 

of Israel. On the other hand, the intrinsic dimension of Luke's spiritual experience and his 

understanding of Christ's economy of salvation is unequivocally based on the Hellenistic cultural 

and perceptive pattern by which the writer of the Gospel, although of Semitic origin, distances us 

from the specifically Jewish experience of God and the development of revelatory narratives that 

are expressed by deeds that arise from faith and are incorporated into social and interpersonal 

reality. In this way, the Apostle Luke partially rearranges the kerygmatic structure of the Gospel 

to the Hellenic model of expressing spiritual experience, which insists more on the noetic 

elements. The consequence of this acceptance process is its reflection on the ethos of the society 

in which Christians live. One of the last achievements of that process is the emerging and shaping 

of the idea of human rights, which emphasizes the importance of human dignity as well as 

defining the legal criteria for protecting the person. This is a distant but direct result of the New 

Testament, which the Church has been preaching for two millennia. On the ethical and social 

level, the ecclesial values that are part of the works of the apostles Matthew and Luke represent 

sufficiently firm and assertive criteria that can be grafted onto contemporary forms of state and 

international legal systems. Their social implication primarily manifests through the normative 

construct of human rights. Viewed in this way, even though contemporary societies of 

predominantly Western provenance tend to achieve a certain distance towards their Christian 

roots, the evangelical kerygma of our apostles and their sacred writings remain an enduring 

inspiration for current and future members of the Church, as well as for social activists interested 

in shaping a more just society based on norms that manifest the activity of the Holy Spirit and 

which are the fruit of Christ’s economy of salvation for man and the world.  

Key words: The Gospel, the apostles Matthew and Luke, mercy on and love оf enemies, a 

transformed ethos. 

 

mailto:zdevrnja@bfspc.bg.ac.rs


© 2024 by author 

 

Licensee: Godišnjak, journal of Faculty of Orthodox Theology „Saint Basil of Ostrog“ 

 

This article is licensed under the terms of the Creative Commons Attribution-

NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


1

Годишњак 23 (2024) 1-18
Оригинални научни рад

УДК 27-252.6:271.2-475.5
COBISS.RS-ID 142187777

DOI 10.7251/CPBFSVO2423001D

* zdevrnja@bfspc.bg.ac.rs

Зоран Деврња*

Универзитет у Београду
Православни  богословски  факултет, Београд

Етос Матејевих и Лукиних списа 
у контексту афирмације достојанства 
и права човекове личности 

Апстракт: Свештени списи Цркве својом богонадахнутошћу инспиришу гене-
рације хришћана већ две хиљаде година. Последица овог еклисијалног процеса 
јесте и њихова рефлексија на етос друштва у којем хришћани обитавају. Једна од 
последњих тековина тог процеса јесте настанак и уобличавање идеје права чове-
ка која су у појмовном смислу, наглашавањем значаја достојанства личности, као 
и дефинисањем нормативних критеријума којима се личност штити, далеки али 
и директни плод новозаветне јеванђеоске проповеди коју благовести Црква већ 
два миленијума. На етичком и социјалном плану еклисијалне вредности садржане 
у делима апостола Матеја и Луке представљају довољно чврсте и асертивне кри-
теријуме који се могу накалемити на савремене форме државних и међународ-
них правних система и њихове моралне и социјалне импликације превасходно 
пројављене кроз нормативни конструкт људских права. Тако посматрано, упр-
кос чињеници да савремена друштва превасходно западне провенијенције теже 
да остваре извесну дистанцу у односу на своје хришћанске корене, јеванђеоска 
киригма наших апостола и њихови свештени списи остају непролазна инспира-
ција садашњим и будућим члановима Цркве, као и друштвеним делатницима на 
уобличавању праведнијег друштва заснованог на нормативима  које у свету опри-
сутњује делатност Светога Духа и који су плод Христове икономије спасења човека 
и света.

Кључне речи: Јеванђеље, апостоли Матеј и Лука, милосрђе, љубав према неприја-
тељима, прeображени етос.

1. УВОД

Свети апостоли Матеј и Лука своја дела заснивају делом на истим, а делом на 
комплементарним свештеним изворима који су као такви карактеристични 
и за апостола Марка, односно, целокупну синоптичарску традицију. И поред 



2

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

обилне сличности у нарацији и интерпретацији свештеног наслеђа Христових 
проповеди и дела ова два ранохришћанска писца испољавају и значајне спец-
ифичности у акцентовању појединих аспеката преображавајуће и спасавајуће 
стварности Христовог присуства у свету. То би се могло схватити као узајам-
но допуњујући чинилац у формирању јединственог искуства континуираног 
Божијег откривања човеку, а не као разликовна одредница којa би исто и једин-
ствено свештено предање раздвајала на творбене чиниоце и као такве их те-
матски и садржајно деконтекстуализовала и последично значајем девалвирала 
(Donahue 1992, 137-138). 

Овај рад има за циљ да укаже на истоветност и духовну постојаност и дослед-
ност догађајā Божијег откривања у Христу, како су они описани у делима светих 
апостола Матеја и Луке, као и да препознавајући њихову контекстуалну особеност 
појасни њихов јединствени и непроцењиви допринос формирању хришћанског 
етоса карактеристичног за Цркву, како у првим вековима тако и данас. Поред 
тога, циљ је и да се укаже на улогу ових свештених писaца и њихових дела на фор-
мирање посебног разумевања појма личности, њеног достојанства и права која 
она баштини у правном и културном амбијенту савремених друштава хришћан-
ске провенијенције. 

2.1. ЕКЛИСИЈАЛНИ КОНТЕКСТ 
И ЕТОС ЈЕВАНЂЕЉА  ПО МАТЕЈУ

Матејево Јеванђеље настаје после трагичног окончања побуне Јевреја против 
римске тираније и разарања Јерусалима, у периоду после 71. године Хр. ере. Иако 
упућено заједници истог етничког и религијског идентитета као и Марково 
Јеванђеље, Матејево Јеванђеље комуницира са том заједницом на сасвим дру-
гачијем културолошком обрасцу, превасходно у циљу отварања теолошког дис-
курса Христос - Стари Завет као теми подесној за преображајно усмеравање 
јеврејског заветног тела у периоду кризе током насилне отргнутости од њего-
вог аутентичног просторног, религиозног и културног амбијента, ка новој ре-
алности богочовечанског заједништва у личности Христовој. Родослов Господа 
Исуса Христа (Мт 1,1-17), којим почиње Матејево Јеванђеље, има првенстве-
но функцију увођења циљне групе реципијената у атмосферу заветног односа 
између Бога и Израиља, афирмишући богонајављени догађај рођења Месије 
као човека унутар заједнице Заветног народа. (Kupp 1997, 59-61). Проповед о 
рођењу Господа Исуса Христа, на самом почетку Матејевог Јеванђеља, кулми-
нира у суштински преображајном контексту који се поистовећује са самим спа-
сењем Израиља (Мт 1,18-21) позивањем на ауторитет пророка Исаије и његову 
месијанску антиципацију: „Ето, дјевојка ће зачети, и родиће сина, и надјенути му 
име Емануил, што ће рећи: С нама Бог.“(Мт 1,22-23). Целокупна почетна нара-
ција текста Матејевог Јеванђеља као да тежи ка додатној дестабилизацији чвр-
сто укорењеног социјалног и религиозног модела јеврејске заједнице с почетка 
1. века Хр.ере, искушаног насилним прогоном из Јерусалима и Јудеје и рушењем 



3

Годишњак 23 (2024) 1-18

Храма, увођењем источних мудраца у приповест о Христовом рођењу, што по-
ред историчности догађаја актуелизује и његову метафоричност, односно мета-
историчност, у сусретању, са једне стране древног старозаветног Валамовог про-
рочанства „изаћи ће звијезда од Јакова и устаће палица из Израиља,... , и владаће 
који је од Јакова,…“ (Мт 2,2; 24,17-19),  а са друге, културног миљеа Истока, што 
репрезентује универзалну прихватљивост и прображајну вредност Христовог 
присуства у историји света, односно других народа, а не само историји Израиља 
(Драгутиновић 2010, 160; Kupp 1997, 60). Наглашена Матејева тежња ка капита-
лизацији благовештењске поруке Јеврејима о рођењу Спаситеља има продужену 
старозаветну аргументацију и у другим пророчким списима1 у циљу њиховог 
свеобухватног привлачења  у атмосферу новог и коначног приближавања Бога 
у Христу своме народу али и свим другим народима (Overman 1990, 72-75; Kupp 
1997, 61), на које су по изгнању из Јерусалима далеко више били егзистенцијално 
упућени. 

Искуство преиспитивања вредносних ставова за Јевреје није било новина. 
Епоха која се  назива интертестаментарном обиловала је многим покретима зи-
лотске и месијанске провенијенције који су радикално суочавали етос јеврејске 
храмовне заједнице са својим покушајима аутентичног разумевања божанске 
објаве стандардизоване у списима Старога Завета (Шнидевинд 2011, 17-52). 
Заједница Есена, упркос свом изолационизму и секташкој оријентацији, била је 
један од успешнијих покушаја стварања алтернативног друштва са другачијим, 
односно, афирмативнијим местом појединца у њему (Jeremias 1975, 259-261)2. 
Међутим, ниједан од постојећих социјално - реформски усмерених процеса није 
у толикој мери променио постојеће јеврејско друштво са почетка 1. века Хр.ере 
као што је то био покрет Јована Крститеља, који не само да је упућен ка религи-
озно-моралном преображају појединаца већ има наглашено христоцентричну 
димензију у којој се промена, било лична било свенародна, контекстуализује у 
догађајима Христове присутности, сада и овде у заједници Божијег народа, као 
испуњење сваке правде (Мт 3,15) у смислу остварења воље Божије. Са таквом 
конотацијом догађај крштавања за покајање које је Јован спроводио на Јордану 

1 Упућеност апостола Матеја на старозаветне пророчке предлошке најбоље можемо уочити у 
њиховом директном компарирању - Мт 2,4-6 / Мих 5,2; Мт 2,11/ Пс 72 и Ис 60,6;  Мт 2,15 / Ос 11,1; 
Мт 2,16-17 / Јер 31,15.

2 Јеремијас сведочи да се на основу Документа из Дамаска (Damascus Document-CD) и Дисци-
плинског правилника/приручника (Manual of Discipline-1QS), религијско-законских списа којима 
се организационо руководила есенска заједница не само у Кумрану и областима око Мртвог мора 
већ и у другим градовима и областима које су насељавали Есени, може закључити да је у тим зајед-
ницама владала високо развијена свест о једнакости и равноправности свих чланова унутар зајед-
нице. Старешина заједнице се сматрао одговорним за духовни живот и материјалну добробит свих 
чланова и старао се да нико не буде изложен притиску, неправди и физичком насиљу; (Напомена: 
Документ 1QS, који припада групи списа са Мртвог мора пронађених у Кумрану, у литератури на 
енглеском језику се двојако именује; као Manual of Discipline, као што је то нпр. код Ј. Јеремијаса, 
или као Community Rule, као што је то код Тимоти Линга и Ф. П. Еслера.) (Ling 2006, 47.  и  Esler 
1987, 29.)



4

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

(Мт 3,6) и само Христово крштење (Мт 3,16), као испуњење Јованове пророчке 
киригме (Мт 3,11-15), у Матејевој јеванђеоској проповеди представљају наго-
вештај ултимативног позива на преображај заједнице Божијег народа који је 
изгубио на аутентичности и у којем је божански појам правде и праведности, 
како је он био заступљен у нормативном корпусу Старога Завета,  у многоме 
избледео (Мт 3,7). 

Морални и вредносни преображај целе заједнице није само преиспитујуће 
искуство већ је и дело Божије у којем Бог твори Нови Народ. Јеванђелист Матеј 
покушава да нагласи аспект проповеди Јована Крститеља у којем он оспорава 
религијску веродостојност и самој генеалошкој припадности Аврамовом на-
слеђу јер је Бог спреман да изгради нови народ „и од камења“ (Мт 3,9). Порука 
је субверзивна и дестабилизује лажну сигурност и уљуљканост прималаца за-
вештања, јер дрво које не рађа сече се и у огањ баца (Мт 3,10), а затим долази 
Христос који ће скупити пшеницу своју у житницу (Мт 3,12), што су све ме-
тафоре новог почетка Бога са својим народом и пребацивање вредносног ак-
цента на личност човека и његов начин постојања унутар заједнице. Догађај 
Христовог крштења има откровењски карактер који доноси радикалну проме-
ну после које више није могуће разумети Божију вољу изван личности Исуса 
Христа (Мт 3,17).  Апостол Матеј Заветној заједници, утопљеној у религиоз-
но-социјална предања и протераној у узаврелу и аморфну римску друштвену 
атмосферу, мења вредносни хоризонт и показује, наводећи Христов пример, 
да човек не живи ни о самом хлебу (Мт 4,4), ни од самовоље (Мт 4,7),  нити од 
идолопоклонства (Мт 4,10), већ од сваке речи која излази из уста Божијих, од 
послушности Богу и од служења Њему. Ово су нови вредносни параметри које он 
нуди Јеврејима као Христов подвиг и Христово наслеђе (Przybylski 1980, 87).  До 
средине четвртог поглавља и до места где почиње Христова проповед позивом 
на покајање ради Царства небескога које се приближило (Мт 5,17), Јеванђелист 
Матеј врши неопходно прекомпоновање мапе религиозног ума Јевреја јер до-
тадашња свештеничка или свака друга друштвено етаблирана интерпретација 
старозаветног предања не препознаје сведочење воље Божије изван искуства 
социјалне успешности (Söding 2001, 169.). Да би народ био спреман за Христа, 
морао је да препозна и прихвати другачију парадигму сведочења, која је могла 
бити и у радикалној супротности са циљевима јеврејске друштвене елите и ње-
них вредности, са једне стране, и народне заједнице која за њом следи, са друге. 
Од овог момента сведочење Матејевог Јеванђеља поприма конотације које могу 
имати одлучујуће рефлексије на тему људских права као нормативног система 
алтернативног позиционирања човека спрам доминантних друштвених струк-
тура и њихових интереса у којима се често појединац доживљава као средство 
за постизање циља, а не као сâм циљ. 



5

Годишњак 23 (2024) 1-18

2.2. ЕТИЧКА ПОРУКА ЈЕВАНЂЕЉА ПО ЛУКИ 
И ЊЕН ОСОБЕН ИСТОРИЈСКИ И ЕКЛИСИЈАЛНИ ОКВИР

Компарирајући их са исагогичким наративима о Матејевом Јеванђељу, најрас-
прострањеније мишљење међу новозаветним истраживачима је да су Лукина 
дела настала крајем осме (Драгутиновић 2010, 166-167)3 или почетком девете 
(Esler 1987, 29)4 деценије 1. века. Проблем адресата, којима је Лука упутио своје 
дело остаје до данас отворен, с тим што је код истраживача преовладао став да је 
та црквена средина морала бити позиционорана у неком великом граду са доми-
нантним хеленским културним идентитетом и римским социјалним и организа-
ционим профилом (Esler 1987, 1-2)5, и такође са значајним бројем хеленизованих 
Јевреја који су или инклинирали Цркви или су већ били њени чланови6. 

Сам почетак Јеванђеља од Луке наглашава јеврејско откровењско предање 
у тежњи да примаоцима благовештењске поруке наговести укорењеност у ста-
розаветно религиозно наслеђе у контексту искуства новога живота у Христу 
који је васкрсао у Јерусалиму из мртвих и који је централна личност Лукиног 
списатељског подухвата (Лк 1,1-4; Дап 1,1-11;). Прва четири поглавља имају 
програмску концепцију афирмације Христовог икономијског сведочења као 
органски изниклог из јеврејског старозаветног предања са ауторитетом про-
рочке традиције и свештене предаје Јеруслимског Храма (Longenecker 1984, 52-
53.), са једне стране, док са друге инсистира се на дефинисању новог теолошког 
дискурса, заснованог на вери у Христово богосиновство и Његово васкрсење, 
као предодређеног популацији незнабожаца (Loveday 1993, 16-22)7 и отвореног 
за њихову инкорпорацију у свештено тело Цркве (Лк 1,78-79; Лк 2,30-32 и Лк 

3 На овом месту имамо у виду махом научнике поникле из или упућене на немачку академску 
заједницу новозаветних истраживача.

4 Еслер, као британски ђак (иако је аустралијског порекла), износи ставове англосаксонске но-
возаветне школе која друштвени амбијент и специфичност тема карактеристичних за Лукине но-
возаветне текстове препознаје у последњим деценијама првога века Хр.ере. за разлику од немачке 
новозаветне школе која Лукино свештено стваралаштво везује за нешто ранији период средине 8. 
деценије 1. века Хр. ере, како смо претходно објаснили. 

5 На самом почетку своје књиге “Community and Gospel In Luke-Acts: The Social…” Еслер ступа у 
критички дијалог са ставом који пренаглашава социо-политичку условљеност и мотивациону уз-
рочност писања Лукиних списа, док са друге стране не оспорава значајну и битну заступљеност ових 
елемената у наведеним новозаветним текстовима.  

6 У литератури је, као покушај утврђивања аутентичног Sitz im Leben новозаветних списа Апо-
стола Луке, најзаступљенији став да је управо престоница Царства, Рим, био тај урбани центар у 
којем се налазила популација реципијената његовог новозаветног штива, мада постоје и мишљења 
да је то могла бити Антиохија, Александрија или неки од већих малоазијских градова, какав је у 1. 
веку Хр. ере био Ефес.

7 Да су Лукини списи, Јеванђеље и Дела Апостолска, поред јеврејских били упућени и примаоци-
ма из многобоштва  говори и аналогија, структурална, језичка и литерарна, ових дела са античким 
предлошцима хеленистичког културног, језичког и вредносног идентитета, како то убедљиво ана-
лизра Лавдеј.



6

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

2,34)8. У Маријиној доксолошкој песми (Лк 1,46-55) се већ назире критички ин-
тонирана социјално-политичка контекстуализација благовештењске киригме 
Лукиног Јеванђеља, у којој Бог откровења показује „силу мишицом својом, раз-
асу горде..., збаци силне са престола, подиже понижене, гладне напуни блага и 
богате отпусти празне...“.

У овом духу Јеванђелист Лука даје истоветну смисаону конотацију и 
Крститељевој проповеди о покајању, која само у његовој свештеној интерпре-
тацији има изразито милосрдно-социјални карактер - „који има двије хаљине 
нека даде ономе који нема; и који има хране нека чини исто тако“ (Лк 3,7-11). 
Врхунац програмске социо - етичке контекстуализације Лукиних новозаветних 
списа имамо у Христовом егзегетском наступу у синагоги у Назарету када нам 
тумачећи пророка Исаију Господ представља две смисаоне димензије јевенђеос-
ке поруке, од којих прва указује на њену укорењеност у старозаветни етос, а дру-
га наглашава њену универзалност и упућеност свим народима, при чему себе 
потврђује као ишчекиваног Месију и носиоца Духа Господњег у циљу сведо-
чења благе вести сиромасима, исцељења скрушених у срцу, проповеди заробљени-
ма о ослобођењу, о прогледању слепима, слободи потлаченима и пријатној години 
Господњој (Лк 4,17-19). Лука у наставку још више радикализује Христов егзегет-
ски модел као етички субверзиван везујући га за јудејском културном наслеђу 
препознатљиву приповест о пророку Илији и кроз њега посредованој благода-
ти и милости двема, од Божијег откровења удаљеним  личностима, удовици из 
Сарепте и Нееману из Сирије, као персонализованим носиоцима идентитета 
многих неукорењених у старозаветно предање, а призваних и очекиваних ре-
ципијената јеванђеоске поруке (Hill 1999, 28). Лука у наставку, до краја 4. и у 
5. поглављу, да би поистоветио идентитет, Христовим присуством социјално 
оживотворене, нове етичке матрице са наведеним старозаветним предањем, 
наводи мноштво исцељења болесних као манифестацију љубавног искорака 
Божијег у сусрет најудаљенијима или последњима на социјалној лествици, што 
у античком друштвеном миљеу болесни и немоћни свакако јесу били. 

Поред тога, Јеванђелист Лука у Делима Апостолским сведочи о животу пр-
вих хришћанских заједница у годинама после Христовог васкрсења и о њиховом 
наглашено саборно-социјалном ангажовању у циљу заштите најпотребитијих и 
најсиромашнијих. Целовитост сложене социјалне структуре друштвеног тела 
римских градова у медитеранском басену може се сасвим експлицитно уочити 
и реконструисати из Лукиних новозаветних текстова и због те чињенице ње-
гови свештени списи представљају аутентично сведочанство о преображеном 
делатном етосу хришћанских заједница у којима маргинализовани и друштве-
но непрепознатљиви појединац досеже и афирмише своје оспорено лично 

8 Види: Лк 1,78-79 „... Ради срдачне милости Бога нашега, којом нас је походио Исток с висине, 
да обасја оне који сједе у тами и сјени смрти;...“, такође, Лк 2,30-32; „... Јер видјеше очи моје Спасење 
твоје, које си уготовио пред лицем свију народа, Свјетлост  да просвјећује незнабошце, и славу на-
рода твога Израиља.“ И Лк 2,34; „И благослови их Симеон, и рече Марији, матери његовој: Гле, овај 
лежи да многе обори и подигне у Израиљу, и да буде знак против кога ће се говорити.“



7

Годишњак 23 (2024) 1-18

достојанство и тиме надилази свој често безнадежан социјални статус. Може 
се слободно рећи да Лукини списи имају наглашен преображајни етички кон-
текст и изражајнију функцију образовања једног праведног микродруштва на 
религиозним начелима христоцентричне друштвене свести и из ње исходеће 
одговорности.  

3.1. ЉУБАВ ПРЕМА НЕПРИЈАТЕЉИМА 
У ЈЕВАНЂЕЉУ ОД МАТЕЈА

Заповести Старога Завета су у етичком смислу веома узвишене.  Не убиј (Изл 
20,13) је темељна заповест која је као таква претпоставка живота у заједници са 
Другим. Међутим, из перспективе сведочења које Христос дарује човеку то није 
довољно већ је неопходно волети Другога. Љубав је искуство отворености за од-
ликујуће особине ближњег, искуство прихватања Другог у тоталитету његове 
личности. Тако је и са заповешћу о нечињењу прељубе (Изл 20,14), која је добра 
(заповест) за старог човека али не и за новог у Христу. Не погледај на жену ни са 
скривеном жељом срца (Мт 5,27-28), јер то није љубав већ прељуба из перспекти-
ве преображеног христоетоса који не тражи од нас само да чувамо чистим своје 
срце већ и да метафорично одсечемо од себе сваки део нашег бића који скрнави 
нову заповест љубави (Мт 5,29-30)9. Закон је дозвољавао развод (Мт 5,31-32) као 
и реципрочну освету око за око, зуб за зуб10 (Мт 5, 38-39), али и то је грех против 
љубави. Христос нас позива да живимо у брачном заједништву и да се не проти-
вимо злу, не по слабости већ по врлини љубави (Horsley 1992b, 126-128).  Љубити 
ближњег и оног који нас љуби је добро али недовољно да би се испунила правда 
Царства небескога (Мт 5, 43; 46-47). За то је неопходна љубав према непријатељи-
ма (Мт 5, 44).  Првобитни етос Закона афирмише праведност која се осмишљава 
у променљивим, често радикализованим друштвеним условима где је понекад 
неопходно показати социјалну беневолентност, али исто тако и спремност на ул-
тимативну заштиту свога идентитета свим средствима (Мт 5,43). Међутим, са 
Отеловљеним Логосом наше биће је похрањено у Њему11, а пошто је то оно што 

9 Цитат: „Онај, дакле, ко хоће да буде спасен, не треба само да својом вољом умртви грех него и да 
(умртви) и саму вољу за грех; исто тако, не треба само да васкрсне вољу за врлину већ и саму врлину 
по вољи, тако да се она, бивајући мртва и раздвојена од мртвог греха, више и не осећа, а жива (воља) 
живе врлине, односно целовита (воља) целовите врлине, да осећа живом целовиту врлину у нераздел-
ном јединству са собом.“ (Свети Максим Исповедник, Одговори Таласију,  Питање 59, 122)

10 Око за око, зуб за зуб - Правни принцип талиона који је коришћен као механизам за задо-
вољење правде. Био је веома распрострањен у антици, у Сумеро-акадској правној традицији и со-
цијалном миљеу и као такав је пренет и у све друге кутуре и правне традиције које су се на њу на-
слањале: вавилонску, асирску, персијску, јеврејску, египатску, рано-римску (до доношења Закона 12 
таблица у 7. веку пре Христа) 

11 Објашњење: Сва природа творевине је Христовим оваплоћењем (очовечењем) је уипостази-
рана у Личности Христовој. Од Оваплоћења Логоса, Христос је Онај који даје идентитет творевини. 
Иако је то већ постојећа реалност за целокупну природе света, не само за човека, она ће се у потпу-
ности открити догађајем свеопштег васкрсења и остварењем Царства небеског (Царства Божијег).



8

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

нас апсолутно афирмише, апостол Матеј жели да нам каже да смо позвани не 
да штитимо себе већ да својом љубављу потврдимо и штитимо Другог (Мт 5,45; 
10,39), који може у неком тренутку бити и наш непријатељ (Топаловић и Ђого 
2021, 93-94). 

Последице заповести о љубави према непријатељима  су незаобилазне у кон-
тексту теме о људским правима. Љубав мења идентитет онога кога волимо до те 
мере да он за нас постаје не само незаменљив, већ идентитетски конститутиван, 
чак и ако је непријатељ (Swartley 1992, 5). Односно, тог тренутка он престаје 
за нас да постоји као непријатељ чак иако код њега није дошло до  промене у 
односу према нама. Љубав оличношћује и чини да другог идентификујемо као 
конкретно личносно биће које нам је неопходно да бисмо се самодефиниса-
ли као бића која су призвана да постоје на начин постојања Бога. Из ове пер-
спективе посматрано, смисао љубави према непријатељима превазилази многа 
друштвено-морална питања која такав начин пројављивања љубави  пред нас 
поставља12.   Важност коју Христова заповест о љубави има за етос хришћана је 
ултимативна због тога што принцип одговорности за права свакога поједин-
ца враћа у посед личности, односно сваког човека понаособ, и измешта их из 
институционалне сфере у простор личног прегнућа. Оног тренутка када буде-
мо успели да изградимо такав етос друштва у којем ће свако бити одговоран 
да чува права других као своја или чак упркос својих, сматрајући да тек тиме 
постаје истински човек, а не по нужности својих психо-физичких особености, 
и чинећи то не присилом закона већ по слободи богоуподобљења љубављу пре-
ма другоме који, притом, још може бити и непријатељ13, тек тада би се могло 
очекивати истинско поштовање људских права у друштву, или боље речено, 
утемељење људског друштва на принципима који гарантују права човека, не 
институционално, већ као лично призвање. 

Последице љубави према непријатељима су у социјалној сфери такве да мењају 
саму структуру друштвеног етоса. Када, по заповести Христовој љубиш неприја-
теља, позван си и да га благосиљаш када те проклиње, да чиниш добро ономе који 
те мрзи и да се молиш за оне који те вређају и гоне (Мт 5,44)14.  Модели социјалних 
односа, који се наводе у претходним стиховима Јеванђеља по Матеју, а који се љу-
бављу превазилазе, изузетно су конфликтни и негирајући за онога ко је обāвезан, 
заповешћу Бога којем верује и који га надахњује, да надиђе историјску реалност 

12 Као што је питање да ли имамо право не реаговати на зло које се врши према недужнима, 
немоћнима и незаштићенима или како и којим средствима зауставити надолазеће зло уколико му је 
изложено целокупно друштво или једна групација издвојена некаквом квазиразликовном одликом 
из свеукупне популације. 

13 Однос према непријатељима сагласно заповести Христовој о љубави према непријатељима, 
као и однос Закона и благодати, разрешава апостол Павле у Посланици Римљанима; (Рим 10; 12, 
17-21; 13, 7-10)

14 На овом месту апостол Матеј или користи исти извор као и апостол Павле у Посланици 
Римљанима, као што је у претходној фусноти објашњено, или му је сам Павле извор и инспирација, 
будући да Павле пише Римљанима значајно пре него што Матеј структурира и исписује свој образац 
Христовог Јеванђеља.



9

Годишњак 23 (2024) 1-18

сукоба са непријатељем на начин који ће афирмисати и преобразити идентитет 
непријатеља у идентитет ближњега, што је плод љубави, иако у том тренутку он 
(непријатељ) тог начина постојања и тог идентитета не мора бити свестан. На тај 
начин онај који љуби непријатеља субверзивно оспорава начин постојања, који 
је непријатељ изабрао и који пројављује15, и омогућава му да постоји на начин 
на који Бог жели да он постоји, истовремено чувајући његову (непријатељеву) 
слободу и достојанство. У томе је и ризик љубави према непријатељу на који 
друштво, које није формирано на вери у Христа и на Његовим заповестима, није 
спремно и ради те неспремности сасвим оправдано развија, у форми супститута,  
читав систем нормативних диспозиција којима жели „наметнути“ свима зашти-
ту права Другога.  

Поред тога, љубављу према непријатељу хришћани потврђују и то да Бог воли 
њиховог непријатеља (Мт 5, 45) упркос томе што је изабрао начин постојања 
који је базиран на негацији Другог.  Старозаветни социјални и етички модел је 
такве дисквалификовао, не толико због њиховог неморала израженог у облику 
непријатељства, већ више због доживљаја да их као такве презире сам Бог (Söding 
2001, 186)16. Принцип талиона је у свом најдубљем смислу израз управо оваквог 
културног модела заснованог на теолошким постулатима на основу којих је по-
чинилац недела (убиства, сакаћења, повређивања, наношења штете....) достојан 
Божијег презира и као такав деперсонализован постајући објекат еквивалентне 
освете. Ради тога заповест Христова о љубави према непријатељима поново враћа 
ауторитет Божије воље и Његове љубави у међуперсоналне односе чиме се безус-
ловно афирмише достојанство свих у друштвеној заједници.     

На овај начин разумевајући Христову заповест о љубави према непријатељу 
морамо нагласити да јеванђеоска проповед суштински разликује два друштва: 
прво, иконично друштво које изражава Небеско Царство, односно друштво 
оних који изграђују заједницу верујућих Христу и који желе да живе са Њим, 
што може бити искуство сваког, и друго, светско, односно историјско друштво, 
што јесте искуство сваког. Простор преламања ова два друштва је Црква у свом 
историјском трајању и идентитету, и она у себи носи оба искуства, а њена од-
говорност, или боље речено одговорност њених чланова је пресудна будући да 
су дужни да у догађајима историјског друштва својим љубавним етосом опри-
сутне харизматско искуство Будућег друштва, односно Царства небеског. Опит 
љубави јесте сама садржина догађаја заједнице са Христом и у Христу (Swartley 

15 Упореди субверзивност Матејевог концепта љубави према непријатељу са Рим 12, 20: „Ако 
је, дакле, гладан непријатељ твој, нахрани га; ако је жедан, напој га; јер то чинећи згрнућеш живо 
угљевље на главу његову.“ 

16 Цитат: „U dubokom uvjerenju da na temelju milosti Božje pripadaju »sinovima svjetla«, koji su ra-
dikalno odvojeni od Bogu omraženih »sinova tame«, drugih Izraelaca, poimence saduceja, oni se smatraju 
ponajprije prema pravilu zajednice (1QS) od Boga vezanim zapovijeđu: druge »sinove svjetla« tako ljubiti 
kao što ih Bog ljubi, a  »sinove tame« naprotiv tako mrziti kao što ih mrzi Bog. ... Mržnja spram »sinova 
tame« strogo je nenasilna; ona se očituje samo u preziru i odbacivanju, u što je moguće radikalnijem prekidu 
kontakata sa »zlikovcima« - jer su vjerovali da ih i Bog prezire, da se okreće od njih i da ih prezire.“. (Söding 
2001, 186)



10

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

1992, 7), и у том смислу идентитет непријатеља је непостојећи у заједници оних 
који су са Њим (са Христом), док са друге стране тај исти идентитет је присутан 
у искуству историјског друштва и потребује превазилажење да би друштво мог-
ло да постоји.  У расцепу између историјског друштва какво јесте и Цркве као 
друштва какво ће тек бити у Царству небеском налази се простор за развој идеје 
и праксе људских права као неопходног правног и друштвеног механизма који 
има за циљ оправдање сваког људског бића и њему иманентног достојанства. 
До тада ће Црква, којој идентитет дарује сам Христос и са њом се поистовећује, 
бити призвана да сведочи љубав према непријатељима као антиципацију ко-
начног тријумфа правде17 као искуство есхатолошког Христа (Suggs 1970, 45), 
стално ризикујући да се њено сведочење у историји пројави као страдање од 
непријатеља, односно као искуство кенотичког историјског неуспеха, што је 
сведочење и Јована Крститеља и историјског Христа. У сталном саодносу исто-
ријског неуспеха и есхатолошког успеха, Црква се, са једне стране, саображава 
телесној рањивости историјског Исуса Христа, а са друге Његовој васкрсној 
савршености којом се испуњава идеал савршености Оца небескога, на коју нас 
позива апостол Матеј (Мт 5, 48).  До тог тренутка историјско друштво, не те-
мељећи свој вредносни систем на христоцентричној релационој дијалектици 
„неуспех у историји - успех у есхатону“18 (Weren 2014, 36), приморано је да прин-
цип потврђивања људског достојанства као највише вредности штити ултима-
тивно путем норме. Концепт заштите човекових појединачних и колективних 
права утопистички захтева да она морају бити заштићена сада и да норме које 
их штите такође морају производити последице сада, у противном права су већ 
повређена, а оно што остаје у процесу њихове заштите јесте изрицање санкције 
за преступ норме што не мора нужно производити позитивне импликације на 
оскрнављено достојанство и права личности жртве.  

Апостол Матеј представља другачији и последично радикалнији модел за-
штите достојанства који није јуридичан, већ је утемељен у есхатолошко иску-
ство вере у том смислу што афирмацију достојанства жртве везује за Царство 
небеско, а у исто време је и историчан сагледавајући човека у његовом реалном 
социјалном контексту, са свим његовим слабостима и манама (Weren 2014, 59). 
Са друге стране, афирмацију личности непријатеља апостол Матеј условљава 
љубављу жртве, што не представља саглашавање и мирење са злом и насиљем, 
већ је метод ненасилног отпора у процесу ишчекивања егзистенцијалног пре-

17 Види цитат: Мт 12, 18-21 „Гле, слуга мој, којега изабрах, Љубљени мој, који је по вољи душе 
моје: Метнућу Дух свој на њега, и суд незнабошцима јавиће. Неће се свађати ни викати, нити ће ко 
чути по трговима гласа његова. Трску стучену неће преломити и жижак тињајући неће угасити докле 
не доведе правду до побједе. И у име његово уздаће се народи.“;

18 Индикативно је питање које Јованови ученици постављају Христу интересујући се да ли је он 
доносилац коначне правде (есхатолошке правде) (Мт 11,3). Смрт, болест, немоћ и сиромаштво, као 
манифестације историјске неуспешности потребује компензацију есхатолошким тријумфом жртве, 
чега је поседник и доносилац Месија, којег у Христу, примивши истиниту поуку, наслућујући виде 
Јованови ученици.



11

Годишњак 23 (2024) 1-18

ображаја19 непријатеља (Мт 5, 39-42) у ближњега.  На парадоксалан начин у 
Матејевој јеванђеоској проповеди непријатељ за жртву није објекат њеног опи-
рања злу, макар и у циљу самоочувања, већ је субјекат, односно личност коју 
потребује да би постојала (сама жртва), наравно, разумевајући ово у христо-
лошко-релационом контексту.20 

Увођењем Личности Оца као усавршујућег Начела на путу човековог пре-
ображаја (Мт 5,48), апостол Матеј додатно интензивира моралну одговорност 
хришћана измештајући њен циљ изван односа према потребитом у однос пре-
ма Оцу. Етос Матејевог Јеванђеља нам указује на неопходност да будемо мило-
стиви, побожни и молитвени, да праштамо и будемо скромни и благодарни, јер 
све ове одлике представљају трансфер божанских дарова кроз њиховог прима-
оца у простор друштва, а насупрот томе њега афирмишу апострофирајући ег-
зистенцијални значај мистириолошке отворености за слободан и јавни пријем 
божанских харизми од Оца (Мт 6,4-6). Оно што Матејево Јеванђеље наглашава 
јесте примат Царства небеског и правде његове у етосу хришћана, док су социјал-
не импликације таквог етоса последичне и дар су Божији (Мт 6,32). У саодно-
шењу правде Царства небеског, са једне, и друштвене правде, са друге стране, за 
хришћане је ултимативан значај прве (Weren 2014, 63), што је веома важно за 
разумевање идеје људских права из искуства хришћанске антропологије и соти-
риологије. Ради тога Христос заповеда да се не суди о другоме (Мт 7,1-5) да не 
бисмо наметнули наше разумевање правде и да не бисмо нарушили поредак и 
хијерархију праведности које ће Oн установити. Он нам императивно указује да 
правду као потврду достојанства личности иштемо од Бога, јер се праведност 
не остварује као човеково расуђивање и дело већ као воља Божија присутна 
у историјским догађајима (Мт 7,22-23). Као последица оваквог концепта на-
меће се закључак да људска права иако су далеко чедо христоетоса нису и његов 
циљ. Апостол наглашава Христове речи: „Све, дакле, што хоћете да вама чине 
људи, тако чините и ви њима: јер то је Закон и Пророци.“ (Мт 7,12), што је 
старозаветна заповест која се не укида, али само творење воље Божије отвара 
Царство небеско (Мт 7,21). На такав начин и људска права стоје у односу пре-
ма хришћанском сведочењу Божије љубави, наиме, као нормативно-вредносни 
концепт усавршаван јеванђеоским виђењем другог човека, понекад и као не-
пријатеља којег смо призвани да волимо, остварујући тиме императивни циљ 
уподобљења Оцу. 

19 Егзистенцијалном преображају је иманентан и преображај етоса, и као такав се подразумева.  
20 Важно је напоменути да овакав етос жртве није патолошко-мазохистички, већ христолошки 

и харизматски остварљив и реалистичан, изграђујући и афирмишући истовремено и личност саме 
жртве, а потенцијално и личност непријатеља.



12

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

3.2.  КИРИГМАТСКИ НАРАТИВ О ЉУБАВИ 
ПРЕМА НЕПРИЈАТЕЉУ У  ЈЕВАНЂЕЉУ ПО ЛУКИ

Особеност концепта разумевања непријатељā код апостола Луке је у акценту 
којим он наглашава последице њихове моралне и интерперсоналне позиције 
у односу на другог човека и Господа као архетипски сваког Другог, и као та-
кав је нешто другачији од Матејевог (Horsley 1992a, 78-80).21 Иако користи исти 
извор као и Матеј (Horsley 1992a, 80-81)22, који сведочи о Христовој логији о 
неопходности љубави према непријатељима (Лк 6,27-38), и то наглашава два 
пута, у Лукином ширем виђењу непријатељā непријатељ није само онај који 
се нашом љубављу преображава и добија у нашим очима нови идентитет, већ 
посматран из обрнуте перспективе јесте и онај који ће, уколико се будући нео-
сетљив на љубав не буде преобразио љубављу другог, трајно остати одвојен од 
Божије милости и уподобљености Христу (поседници политичке и финансијске 
моћи, богати, ... ) (Swartley 1992, 169). На тај начин Лука указује на чињеницу да 
наши негативни историјски етички и егзистенцијални избори, упркос Божијој 
љубави или љубави друге личности, имају негативне есхатолошке последице. 
Метафорично погубљење отворених и декларисаних непријатеља Господњих 
(Лк 19,27), као и освета погубљењем похлепним виноградарима (Лк 20,16) не 
само да имају поучну алегоријску димензију већ указују да је човек конституент 
своје есхатолоше судбине, односно, да је призван да садејствује Христу и своју 
вољу уподобљава божанској вољи на плану сопственог спасења и спасења целог 
света, док у супротном остаје изван заједнице са Богом и у смрти.

Овде се поставља питање да ли Лукино јеванђеоско сведочење, упркос 
истоветности коришћених извора и поседујући акцентоване различитости, 
суштински исправља Матејево или се ради само о перцептивном привиду и 
различитом приступу истом искуству. Поред обостраних аргумената за и про-
тив ова два става ипак бисмо овом другом дали примат и указали да суштински 
Лука не коригује Матеја нити му опонира већ својом чувеном формулацијом 
- „…, Царство Божије унутра је у вама.“ (Лк 17,20-21) - поунутарњује искуство  
Христовог домостроја спасења и даје му другачију перспективу етичког и со-
тириолошког значења (Knight 1998, 125) стављајући у посед свакога човека ег-
зистенцијални избор за или против другога, који је израз најдубљег настројења 
његовог срца (Giambrone 2017, 275-276)23. Интринсичка димензија Лукиног ду-

21 Сасвим је јасно да иако користе исти извор јеванђелисти Матеј и Лука, у другачијем контексту, 
различитом социјалном амбијенту и са измењеном етичком конотацијом и интерпретацијом, упо-
требљавају ове свештене наративе.    

22 У новозаветној исагогици је решено питање текстуалног извора код синоптичара али је ди-
лема око њихове употребе, доследне, слободне или контекстуалне, још увек отворена што истра-
живачима омогућава да проблем тумачења и размевања свештеног текста у етичком, социјалном и 
сотириолошком контексту сагледавају из различитих углова, како то Хорсли детаљно показује. 

23 Џаимброн указује на једно прихватљиво тумачење, које по први пут изражава Тертулијан, да 
је формулација „унутра у вама“ еуфемистички израз за поседовање моћи и власти у својим рукама, 



13

Годишњак 23 (2024) 1-18

ховног опита и његово разумевања Христове икономије спасења недвосмислено 
има за основу јелински културни и перцептивни образац (Giambrone 2017, 38-
46) којим нас наш Јеванђелист, иако семитског порекла, удаљава од специфично 
старо-јеврејског искуства доживљаја Бога и развијања откровењских наратива 
који се изражавају делима која проистичу из вере и уграђују се у друштвену и 
интерперсоналну реалност. Апостол Лука на тај начин делимично престроја-
ва киригматску структуру Јеванђеља на јелински модел изражавања духовног 
опита који више инсистира на ноитичким елементима доживљаја. То нарав-
но не значи да је Лука неисторичан (Gooding 1987, 386-387), будући да своје 
сведочење почиње приповешћу о догађајима који јесу чиниоци Историје (Лк 
1,1-4), међутим,  у контексту развоја етичког идеала утемељеног на Христовом 
сведочењу само средиште човековог преображеног етоса он види у унутарњем 
настројењу духа и у унутрашњем односу, а не у делу, које му свакако последично 
следује. Наиме, за апостола Луку се благодатни преображај човека већ десио у 
унутарњим дубинама срца и пре него што се пројавио емпиријски у социјалној 
и еклисијалној стварности, иако тај аспект он нити умањује нити негира, осим 
што га не ставља у први план. У том смислу је код Закхеја био довољан позити-
ван исход унутрашњег моралног конфликта у наговештају сусрета са Христом 
да га из простора непријатеља преведе у сферу пријатеља Божијих (Лк 19,2-6) и 
у искуство спасења (Knight 1998, 129), са накнадно посведоченим консеквенца-
ма на његов преображени етички став према поданицима царства које је његова 
морална посрнулост највише погађала, како социјално тако и егзистенцијално 
(Лк 19,7-10). У истом кључу Лука развија наратив о унутрашњој моралној диле-
ми богатог „кнеза“ кога управо неразрешен унутрашњи однос према богатству 
спречава да се у потпуности преда Божијој вољи и наследи вечни живот (Лк 
18,18-25), односно, да из категорије метафоричног непријатеља пређе у круг 
пријатеља Господњих. Тиме наш Јеванђелист не апострофира саму материјал-
ност богатства као нерешиву препреку духовног узрастања сваког од његових 
поседника, већ увођењем доживљаја ожалошћености (Лк 18,24) (Gooding 1987, 
120-121) наглашава значај развоја унутрашњих моралних и духовних капаците-
та да се буде слободан од условљавања и ограничења која спољашње богатство 
собом носи. Оно што везује Лукин етички став пројављен кроз његове свештене 
списе и савремени концепт људских права материјализован Универзалном декла-
рацијом24 и другим документима јесте осећање ожалошћености пред страдањем, 
патњом и неправдом узрокованим човековом моралном недораслошћу. Осећај 
ожалошћености у овом контексту је par exellence наговештај љубави којом и сам 
Бог приступа човеку до мере потпуног психофизичког поистовећења са њим, 

односно, формулисање става да је начин живота и сведочења одређеног етичког стандарда у поседу 
сваког човека и израз је најдубљих слојева његовог бића.

24 У другом ставу уводне преамбуле Универзалне декларације о људским правима ОУН наводи 
се израз најдубљег жаљења – „пошто је непоштовање и презирање права човека водило варварским 
поступцима који су вређали савест човечанства…“. Осећај жаљења за пројављеним нечовештвима 
представља један од мотивационих основа за доношење наведене Декларације. 



14

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

кроз оваплоћење и прихватање саме смрти страдањем на крсту, као поступку 
целовитог исцељења човекове природе и његовог етоса. Ожалошћеност пред 
човековим моралним слабостима и страдањем, схваћена као љубав, представља 
покушај афирмације људске личности и њеног достојанства у виду еклисијалне 
реалности, али и као искуства нормативне заштите човека кроз међународна 
документа о заштити људских права.  Са ожалошћеношћу свако даље поређење 
и поистовећивање ова два феномена и искуства престаје будући да љубав, по-
имана у христолошком контексту, препознаје достојанство и права у другоме 
слободно и безусловно, чак и уколико је он непријатељ, док у контексту закон-
ске заштите човекових права и достојанства постоји нормативна обавезност 
која искључује слободу и ставља приврженост и покорност закону као услов 
поштовању права и достојанства људске личности. У том смислу, слобода којом 
непријатељ може да прихвати или не прихвати љубав жртве као другога или 
самог Христа, као претпоставку свог моралног исцељења и узрастања до мере 
раста Христова, како је види Лука у својој проповеди Јеванђеља, у искуству све-
та и његовог нормативног уобличавања не постоји, односно, у њему непријатељ 
остаје непријатељ упркос могућности афирмативног односа жртве спрам ње-
гове (непријатељеве) личности, што ставља под сумњу могућност етичког пре-
ображаја света у нормативном контексту изван искуства Христове благодати.

5. ЗАКЉУЧАК

Свештени списи Цркве својом богонадахнутошћу инспиришу мноштво гене-
рација хришћана већ две хиљаде година. Последица овог еклисијалног процеса 
јесте и њихова рефлексија на етос друштва у којем хришћани обитавају. Једна 
од последњих тековина тог  процеса јесте настанак и уобличавање идеје људских 
права која су у појмовном смислу, наглашавањем значаја достојанства личности, 
као и дефинисањем правних критеријума којима се личност штити, далеки али 
и директни плод новозаветне јеванђеоске проповеди коју благовести Црква већ 
два миленијума. На етичком и социјалном плану еклисијалне вредности садржа-
не у делима апостола Матеја и Луке представљају довољно чврсте и асертивне 
критеријуме који могу бити морална надоградња савременим државним и међу-
народним правним системима. На тај начин се њима могу употпунити етичке 
и социјалне импликације превасходно пројављене кроз нормативни конструкт 
људских права. Тако посматрано, упркос чињеници да савремена друштва пре-
васходно западне провенијенције теже да остваре извесну дистанцу у односу на 
своје хришћанске корене, јеванђеоска киригма наших апостола и њихови свеште-
ни списи остају непролазна, али и недосежна инспирација садашањим и будућим 
члановима Цркве, а потенцијално и друштвеним активистима (политичари-
ма, законодавцима, државним службеницима, ...), на уобличавању праведнијег 
друштва заснованог на нормативима које у свету оприсутњује делатност Светога 
Духа и који су плод Христове икономије спасења човека и света. 



15

Годишњак 23 (2024) 1-18

Бибилографија

Извори

Извори на грчком алфавиту

Η ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ, ΤΟ ΚΑΤΑ ΜΑΤΘΑΙΟΝ ΕΥΑΝΓΓΕΛΙΟΝ, ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΗ ΔΙΑΚΟΝΙΑ 
ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ, ΑΘΗΝΑΙ (1992).  

Η ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ, ΤΟ ΚΑΤΑ ΛΟΥΚΑΝ ΕΥΑΝΓΓΕΛΙΟΝ, ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΗ ΔΙΑΚΟΝΙΑ 
ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ, ΑΘΗΝΑΙ (1992).  

Η ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ, ΠΡΑΞΕΙΣ ΑΠΟΣΤΟΛΩΝ, ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΗ ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΤΗΣ 
ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ΤΗΣ ΕΛΛΑΔΟΣ, ΑΘΗΝΑΙ (1992).  

Извори на ћириличном писму

Нови Завјет, Јеванђеље по Матеју, Превод Комисије СА Синода Српске Православне 
Цркве, Београд, Југословенско библијско друштво (1998).

Нови Завјет, Јеванђеље по Луки, Превод Комисије СА Синода Српске Православне Цркве, 
Београд, Југословенско библијско друштво (1998).

Нови Завјет, Дела Апостолска, Превод Комисије СА Синода Српске Православне Цркве, 
Београд, Југословенско библијско друштво (1998).

Свети Максим Исповедник. Одговори Таласију – 59. питање. Превод С. Јакшић, књига 2. 
Нови Сад: Беседа. стр. 114-130.

,,Универзална декларација о људским правима Организације уједињених нација“ преузе-
то 3. новемра 2023. године са, https://www.poverenik.rs/images/stories/dokumentacija-nova/
medjunarodna-dokumenta/UJEDINJENE-NACIJE/Univerzalnadeklaracijacir.pdf

,,Европска конвенција за заштиту људских права“, Закон о ратификацији, преузето 3. 
новембра 2023. године са: https://www.poverenik.rs/images/stories/dokumentacija-nova/me
djunarodna-dokumenta/SAVET-EVROPE/Evropskakonvencijazazastituljudskihprava.pdf

,,Међународни пакт о грађанским и политичким правима“, Закон о ратификацији пак
та, преузето 3. новембра 2023. године са https://www.poverenik.rs/images/stories/doku
mentacija-nova/medjunarodna-dokumenta/SAVET-EVROPE/Evropskakonvencijazazastituljud
skihprava.pdf

,,Међународни пакт о економским, социјалним и културним правима“, Закон о рати-
фикацији, преузето 3. новембра 2023. године са: https://www.poverenik.rs/images/stories/
dokumentacija-nova/medjunarodna-dokumenta/SAVET-EVROPE/Evropskakonvencijazazastit
uljudskihprava.pdf

Извори на латиничном писму

Senc, S. (1988). Grčko-hrvatski rječnik. Zagreb: reprint.



16

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

Литература

Ћирилична

Драгутиновић, П. (2010). Увод у Нови Завет – Основи новозаветне науке I. Београд, 
Православни богословски факултет Универзитета у Београду.

Топаловић, В., Ђого Д. Р. (2021). „И ево ја сам са вама…“ – Увод и тумачење Јеванђеља по 
Матеју. Фоча: Православни богословски факултет у Фочи – Универзитет у Источним 
Сарајеву.

Шнидевинд, В.М. (2011). Како је Библија постала књига. Крагујевац, Каленић.

Латинична

Donahue, J.R. (1992). “Who is My Enemy? The Parable of the Good Samaritian and the Love 
of Enemies”, y: Swartley, W. M. (ed.). The Love of the Enemy and Nonretaliation in the New 
Testament. Louisville: Westminster/John Knox Press, pp. 137-156.

Esler, P.F. (1987). Community and Gospel in Luke’s-Acts: The social and political motivations of 
Lucan theology. Cambridge: Cambridge University Press.

Frey, C. (1992). “The Impact of the Biblical Idea of Justice on Present Discussions of Social 
Justice”, y: Henning Graf Reventlow and Yair Hoffman (eds.). Justice and Righteousness – Biblical 
Themes and Their Influence. Sheffield: JSOT Press/Sheffield Academic Press, pp. 91-104.

Giambrone, A. (2017). Sacramental Charity, Creditor Christology, and the Economy of Salvation 
in Luke’s Gospel. Tübingen: Mohr Siebeck.

Gooding, D. (1987). According to Luke – The Third Gospel’s Ordered Historical Narrative. Co
leraine, Myrtlefield House.

Hill, D. (1999). “The Rejection of Jesus at Nazareth (Luke IV 16-30)”, y: Orton D.E. (ed.). The 
Composition of Luke’s Gospel. Leiden – Boston: Brill Academic Publisher, pp. 20-39.

Horsley, R.A. (1992a). “Ethics and Exegesis: ‘Love Your Enemies’ and the Doctrine of 
Nonviolence”, y: Swartley, W. M. (ed.). The Love of the Enemy and Nonretaliation in the New 
Testament. Louisville: Westminster/John Knox Press, pp. 72-101.

Horsley, R.A. (1992b). “Response to Walter Wink - Neither Passivity nor Violence: Jesus’ Third 
Way”, y: Swartley, W. M. (ed.). The Love of the Enemy and Nonretaliation in the New Testament. 
Louisville: Westminster/John Knox Press, pp. 126-132.

Jeremias, J. (1975). Jerusalem in the Time of Jesus. Philadelphia: Fortress Press.

Knight, J. (1998). Luke’s Gospel. London: Routledge.

Kupp, D.D. (1997). Matthew’s Emmanuel-Divine Presence and God’s People in the First Gospel. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Ling, T.J.M. (2006). Judean poor and the Forth Gospel.. Cambridge: Cambridge University Press.

Longenecker, R.N. (1984). New Testament Social Ethics for Today. Grand Rapids: William B. 
Eerdmans Publishing Company.



17

Годишњак 23 (2024) 1-18

Loveday, A. (1993). The Preface to Luke’s Gospel – Literary Convention and Social Context in Luke 
1.1-4 amd Acts 1.1. Cambridge: Cambridge University Press.

Overman, A.J. (1990). Matthew’s Gospel and Formative Judaism:  the Social World of the Matthean 
Community. Minneapolis:  Augsburg Fortress.  

Przybylski, B. (1980). Righteousness in Matthew and His World of Thought. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Söding, T. (2001). Više od knjige – Razumjeti Bibliju. Zagreb: Kršćanska sadašnjost.

Suggs, J.M. (1970). Wisdom, Christology, and Law in Matthew’s Gospel. Cambridge/Massachusetts: 
Harvard University Press.

Swartley, W. M. (1992). “Luke’s Transforming of Tradition: Eirēnē and Love of Enemy”, y: 
Swartley, W. M. (ed.). The Love of the Enemy and Nonretaliation in the New Testament. Louisville: 
Westminster/John Knox Press, pp. 157-176

Weren, W.J.C. (2014). Studies in Matthew’s Gospel – Literary Design, Intertextuality, and Social 
Setting. Leiden – Boston: Brill Academic Publishers.

THE ETHOS OF MATTHEW’S AND LUKE’S WRITINGS 
IN THE CONTEXT OF THE AFFIRMATION 

OF THE DIGNITY AND RIGHTS 
OF THE HUMAN PERSONALITY

Summary: The writings of the Church have been inspiring generations of Christians for two 
thousand years. The narrative of Matthew’s Gospel tends to destabilize the entrenched social 
and religious model of the Jewish community from the beginning of the 1st century AD. By in-
troducing Eastern wise men into the story of Christ’s birth, which in addition to the historicity 
actualizes its metaphoric nature, the Apostle Matthew also points to the connecting of the Old 
Testament religious tradition and soteriological testimony with the cultural milieu of the East 
and its spiritual expectations, anticipated in the sacred writings, which shows the universality 
and acceptability of Christ’s presence in the life realities of all other nations and not only in the 
history of Israel. On the other hand, the intrinsic dimension of Luke’s spiritual experience and 
his understanding of Christ’s economy of salvation is unequivocally based on the Hellenistic 
cultural and perceptive pattern by which the writer of the Gospel, although of Semitic origin, 
distances us from the specifically Jewish experience of God and the development of revelatory 
narratives that are expressed by deeds that arise from faith and are incorporated into social 
and interpersonal reality. In this way, the Apostle Luke partially rearranges the kerygmatic 
structure of the Gospel to the Hellenic model of expressing spiritual experience, which insists 
more on the noetic elements. The consequence of this acceptance process is its reflection on 
the ethos of the society in which Christians live. One of the last achievements of that process 
is the emerging and shaping of the idea of human rights, which emphasizes the importance 
of human dignity as well as defining the legal criteria for protecting the person. This is a 
distant but direct result of the New Testament, which the Church has been preaching for two 
millennia. On the ethical and social level, the ecclesial values that are part of the works of the 



18

Деврња З., Етос Матејевих и Лукиних списа у контексту афирмације...

apostles Matthew and Luke represent sufficiently firm and assertive criteria that can be grafted 
onto contemporary forms of state and international legal systems. Their social implication 
primarily manifests through the normative construct of human rights. Viewed in this way, 
even though contemporary societies of predominantly Western provenance tend to achieve 
a certain distance towards their Christian roots, the evangelical kerygma of our apostles and 
their sacred writings remain an enduring inspiration for current and future members of the 
Church, as well as for social activists interested in shaping a more just society based on norms 
that manifest the activity of the Holy Spirit and which are the fruit of Christ’s economy of 
salvation for man and the world.        

Key words: The Gospel, the apostles Matthew and Luke, mercy on and love оf enemies, a trans-
formed ethos. 


