
ГОДИШЊАК, часопис Православног богословског факултета 

„Свети Василије Острошки“ 

ISSN: 2303-4513 / E-ISSN: 2490-3221 

 

________________________________________________________________________ 

 

Godišnjak, Year ХXIII, No. 23 (2024), pp. 75–95. 

DOI 10.7251/CPBFSVO2423075J 

 

Ljerka Jeftić 
 

University of East Sarajevo, Faculty of Production and Management Trebinje, 

Republika Srpska, Bosnia and Herzegovina 

ljerka.jeftic@fpm.ues.rs.ba   

 

God Knows Even Before He Sees: Conceptual Metaphors in the Meaning of the 

Verbs See and Look At in Bishop Atanasije Jevtic’s Translation of the Hebrew Text 

of the Book of Genesis into Serbian 

 
Summary: The paper is concerned with the metaphorical meanings of the verbs of perception in 

Serbian – vidjeti (see) and pogledati (look at) – in Bishop Atanasije’s translation of the Hebrew 

text of the Book of Genesis and in his comments accompanying specific verses. The analysis is 
set within the framework of cognitive linguistic theory of conceptual metaphor which treats 

metaphor as a cognitive mechanism in the construction of meaning in thought and language.The 

construction or understanding of meaning is achieved by way of mentally accessing an abstract 
target domain in terms of a concrete source domain whereby the term domain refers to any 

coherent organization of experience. With this in mind, the paper draws on the interpretation 

referred to by Bishop Atanasije that, in the course of God’s creating the world, God knew even 

before he saw (that is, knowledge, as the target domain, preceded sight, as the source domain) 
that what He created was good, but explicates His knowledge by means of the verb of perception 

(see) for the sake of humans because, as the paper argues in line with cognitive linguistic 

findings, visual input is one of the most important sources of human knowledge. Hence, the 
analysis focuses on the role of the verbs of perception with God as the agent in His relationship 

with the creation, as well as on the metaphorical and metonymic uniqueness of the biblical 

narration of God’s creation of the world, as contained in the translation of the Hebrew text into 
Serbian and Bishop Atanasije’s comments. The results of the analysis indicate that the creation is 

both in God’s knowledge and His sight, that is, God knows and sees the creation as long as it is 

good, i.e., as He intended it to be. However, once the creation gets corrupt due to humans 

disobeying God’s commands thus alienating themselves from God’s knowledge and sight, the 
new relationship is established wherein the creation becomes the object of God’s attention and 

regard which He continues to care for.   

Key words: God, creation, conceptual metaphor, source domain, target domain, knowledge, see, 
look at. 

 

© 2024 by author 

 

Licensee: Godišnjak, journal of Faculty of Orthodox Theology „Saint Basil of Ostrog“ 

 

mailto:ljerka.jeftic@fpm.ues.rs.ba


This article is licensed under the terms of the Creative Commons Attribution-

NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


75

Годишњак 23 (2024) 75-95
Оригинални научни рад

УДК 27-242.5/6-277:929Јевтић А.
COBISS.RS-ID 142192641

DOI 10.7251/CPBFSVO2423075J

Љерка Јефтић*
1

Универзитет у Источном Сарајеву, 
Факултет за производњу и менаџмент Требиње, Требиње

Бог зна и прије него што види: 
Појмовне метафоре у значењима глагола видјети 
и погледати у преводу масоретског текста Књиге 
Постања Владике Атанасија (Јевтића)

Апстракт: На корпусу превода са маросертског текста Књиге Постања, који је урадио вла-
дика Атанасије (Јевтић), као и владичиних пропратних схолија, у раду се истражују ме-
тафоричка значења глагола перцепције – видјети и погледати – у примјерима у којима 
је Бог субјекат перцепције. Метафоричка значења наведених глагола се ишчитавају на 
темељу когнитивно-лингвистичке теорије појмовне метафоре као појмовно-значењског 
механизма који структурира прије свега, мишљење, а потом и језик. Циљ рада је да, из ког-
нитивно-лингвистичке перспективе, укаже на метафоричке и метонимијске особености 
библијске нарације Божијег стварања свијета, како је предочена у преводу масоретског 
текста, као и да, идентификовањем метафоричких значења глагола видјети и погледати 
у корпусу освијетли улогу чула визуелне перцепције у односу Бога према Његовој творе-
вини. Смјерница за анализу је садржана у тумачењу које преноси владика Атанасије да је, 
док је стварао свијет, Бог знао прије него што је видио да је све што ствара добро, али Своје 
знање о томе („И виде Бог да је добро.“) изражава због људи будући да је код људи, како 
откривају когнитивно-лингвистичка истраживања, визуелни инпут један од најважнијих 
извора људског знања. Резултати анализе указују на то да све док је творевина добра, однос-
но, онаква каквом ју је Бог створио и каква је намјерио да буде, онда је у Божијем знању, 
виђењу и Његовој доброти, односно, Бог је истовремено зна и види као добру. Усљед људ-
ског дјелања које је узрок отуђења од Бога, Његовог знања и доброте, успоставља се нови 
однос између Бога и творевине у коме она постаје објекат Његовог обазирања и пажње о 
коме Он не престаје да се брине.

Кључне ријечи: Бог, творевина, појмовна метафора, изворни домен, циљни домен, знање, 
видјети, погледати.

Увод

Истраживање метафоре у овом раду слиједи конитивно-лингвистичка изучавања 
метафоре као појмовно-значењског механизма који структурира, прије свега, 
мишљење, а потом и језик, из чега произилази да језичка функција метафоре 
проистиче из њене сазнајне функције, што је очигледно и у терминолошком рје-

* ljerka.jeftic@fpm.ues.rs.ba 



76

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

шењу за овај когнитивни механизам – појмовна метафора. У том смислу, когни-
тивна лингвистика детаљно проучава улогу метафоре у конструисању значења, 
тј. у разумијевању апстрактног појма посредством конкретног појма, односно, 
у разумијевању циљног појмовног домена посредством изворног појмовног домена 
пресликавањем релевантних дијелова структуре изворног домена на циљни, при 
чему термин појмовни домен  подразумијева „свако смислено организовано [људ-
ско] искуство“ (Kovecses 2010, 4). Један од постулата когнитивне науке, на којем се 
занивају такозване примарне појмовне метафоре, тиче се утјеловљености људског 
ума (Lakoff and Johnson 1999). Овај постулат тврди да људи ментално конструи-
шу и разумију лингвистичке и апстрактне категорије на основу сензоримоторног 
искуства и органичења наметнутих бивањем у тијелу. Тако нам наше конкретно 
искуство бивања у простору на подсвјесном нивоу помаже да концептуализујемо 
апстрактни појам „вријеме“ посредством појма „простор“. На примјер, у стиху „У 
почетку створи Бог небо и земљу“, приједлог „у“, који се користи испред појмова 
који означавају простор (нпр. „у кући“), користимо у временској одредници („у 
почетку“) јер је то једини начин да концептуализујемо „вријеме“ као апсртакт-
ни појам. Другим ријечима, поимању апстрактног појма ВРИЈЕМЕ, као циљног 
домена, ментално приступамо служећи се конкретним појмом ПРОСТОР, као 
изворним доменом, чије физичко искуство имамо  постојећи као људска бића у 
тијелу и простору. Овај приступ подразумијева размишљање у оквиру појмовне 
метафоре ВРИЈЕМЕ ЈЕ ПРОСТОР 1. 

Предмет истраживања у раду су појмовне метафоре чији изворни домен је 
људско физичко искуство визуелне перцепције реализовано глаголима видјети 
и погледати у српском језику, у примјерима у којима је Бог субјект перцепције. 
Корпус подвргунт анализи је превод са јеврејског, масоретског текста Књиге 
Постања, који је урадио владика Атанасије Јевтић (2004). Објекат анализе обух-
вата превод масоретског текста као и Владичине пропратне схолије из којих иш-
читавамо метафоричка значења наведених глагола.  

Инспирација за овај рад је дошла из тумачења које владика Атанасије нуди за 
израз „И виде Бог да је добро“ који се понавља седам пута у масоретском тексту 
након чинова стварања. У свом тумачењу позива се на Св. Златоуста који каже да 
је „Бог и прије стварања знао да све што ствара јесте добро, али то говори ради 
људи“ (Омилија 3,3 на Постање у Јевтић, 2004, 10). Наиме, когнитивно-лингвис-
тичка истраживања откривају универзалност у људском поимању „знања“, као ап-
страктног појма, посредством чула вида у оквиру појмовне метафоре ЗНАТИ ЈЕ 
ВИДЈЕТИ. Међутим, према тумачењу на које се владика Атанасије позива, Божијем 
„виђењу“ да је добро све што је створио претходи Његово „знање“ о томе (другим 
ријечима, умјесто универзалне људске метафоре ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ, ишчитава-
мо метафору ВИДЈЕТИ ЈЕ ЗНАТИ), али га, због људске ограничености физичким 
искуством визуелне перцепције, изражава глаголом „видјети“. Наведено је било 

1 МАЛИ ВЕРЗАЛ је уобичајен начин представљања појмовне метафоре у когнитивно-лингвис-
тичкој литератури. 



77

Годишњак 23 (2024) 75-95

мотив да истражимо да ли је оваква метафоричност глагола видјети присутна и 
у осталим стиховима превода са масоретског текста, као и у владичиним схолија-
ма, у примјерима када је Бог субјекат перцепције, те да истражимо потенцијалну 
метафоричност глагола погледати као још једног глагола који се у анализираном 
корпусу употребљава у предикацијима гдје је Бог субјекат перцепције.  

Циљ рада је да, из когнитивно-лингвистичке перспективе, укаже на метафо-
ричке и метонимијске особености библијске нарације Божијег стварања свијета 
на корпусу који сачињавају превод масоретског текста Књиге Постања и пропрат-
не схолије владике Атанасија, као и да, идентификовањем метафоричких значења 
глагола видјети и погледати, у корпусу освијетли улогу чула визуелне перцепције 
у односу Бога према Његовој творевини. Анализа је ограничена на масоретски 
текст због неколико разлика у преводу са грчког (Септуагинте) и јеврејског језика 
(масоретског текста) када су у питању глаголи којима се бавимо. 

Будући да предмет истраживања није анализа лексикосемантичке и грама-
тичке употребе наведених глагола у српском језику, у раду се позивамо на ис-
траживање глагола „видјети“ и „гледати“ које је урадила Ристић (2011). Ауторка 
је  утврдила да се „правила употребе ових глагола у српском језику реализују у 
оквиру шест серија, али са различитом дистрибуцијом“ (Ристић 2011, 33), те да 
се у оквиру треће серије реализације њихове употребе, у којој субјекат активно 
перципира неки објекат „усмјеравајући перцепцију да би добио одређене ин-
формације о свијету који га окружује“ (Ристић 2011, 35) може идентификовати 
„велики број метафоричних значења са смислом глагола интелектуалних радњи: 
става, суда, мишљења (о некоме, нечему), пажње, контроле, проверавања, очеки-
вања, [...] бриге, старања[ ...] код оба глагола“ (Ристић 2011, 36). Премда наведе-
но истраживање не анализира глагол погледати, у овом раду га посматрамо као 
свршени парњак глагола „гледати“ у значењу „управити поглед према коме, чему, 
обухватити погледом, обазрети се, осврнути се“ (Речник МС 1990, 526).

Након увода, у раду је представљен когнитивно-лингвистички теоријски 
оквир за анализу корпуса, те осврт на нека од рецентних истраживања теолош-
ких тема из перспективе когнитивне лингвистике. Анализа обухвата осврт на 
метафоричке и метонимијске особености библијске нарације Божијег стварања 
свијета и засебне анализе метафоричких значења глагола видјети и погледати у 
примјерима гдје је Бог субјекат перцепције. Закључна разматрања су посвећена 
синтези резултата анализе и њиховом тумачењу.

Когнитивна лингвистика

Когнитивистички приступ анализи језика почиње да се развија осамдесетих го-
дина двадесетог вијека истовремено са почецима истраживања на пољу когни-
тивне науке коју Кликовац (Кликовац 2004, 7) дефинише као „интердисципли-
нарну област која је објединила истраживања у психологији, вештачкој интели-
генцији, лингвистици, филозофији и неуролошкој науци“. У изучавању језика, 
когнитивна лингвистика посматра језик као једну од когнитивних способности 



78

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

људских бића, при чему се појам „когнитивни“ односи на кључну улогу посре-
довања коју имају структуре које носе информације, смјештене у нашем моз-
гу, у нашем поимању свијета, те се у том смислу језик може посматрати као 
„репозиториј знања о свијету, као организовани скуп значењских категорија 
које нам помажу да се бавимо новим искуствима и похрањујемо информације 
о већ доживљеним“2 (Geeraerts and Cuyckens 2007, 5). И Харт и Лукеш указују на 
структуре које носе информације у својој концизној дефиницији когнитивне 
лингвистике као „истраживања појмовних структура у позадини језика“ (Hart 
and Lukeš 2007, х).  Еванс и Грин (Evans and Green 2006, 3) називају когнитивну 
лингвистику  „приступом“ у изучавању језика чија мотивација произилази из 
претпоставке да језик одражава „обрасце мишљења“ (Evans and Green 2006, 5).

У свом прегледу историјата когнитивне лингвистике, Барселона и Валензуела 
констатују настанак овог лингвистичког правца као реакције на тада преовла-
давајући генеративни приступ језику који је, између осталог, примат давао син-
такси занемарујући семантичке и прагматичке аспекте у лингвистичкој теорији, 
односно, чињеницу да је „значење […] оно о чему се ради у језику“  (Langacker 
1987, 12 у Barcelona and Valenzuela 2011, 18).  Први од два главна постулата 
когнитивне лингвистике, које аутори наводе, везан је за својства језика, која 
произилазе из људских сензоримоторних и кинестетичких способности, као и 
типично људских стратегија категоризације. У вези с тим, аутори се позивају на 
истраживања Лејкофа и Џонсона (1980; 1999), и налазе (Barcelona and Valenzuela 
2011, 19) да је „утјеловљеност“ (embodiment) кључна ријеч когнитивне лингвис-
тике, будући да људи конструишу и разумију менталне и лингвистичке катего-
рије на основу искуства и органичења наметнутих бивањем у тијелу. Односно, 
како аутори наводе:

„Менталне и лингвистичке категорије не могу бити апстрактне, обезтје-
ловљене и независне од човјека. Управо супротно од тога: ми конструише-
мо и разумијемо категорије на основу искуства, а у складу са ограничењима 
која намеће људско тијело. Људске појмовне категорије, значења ријечи и 
реченица, значења лингвистичких струкура на сваком нивоу, нису просто 
комбинација  низа универзалних апстрактних обиљежја и непротумачених 
симбола. Велики број ових значења и структура су мање или више директ-
но мотивисани искуством, а најчешће тјелесним искуством“. (Barcelona and 
Valenzuela 2011, 19). 

Други постулат когнитивне лингвистике, према овим ауторима, тиче се тео-
рије лингвистичког значења. Наиме, како аутори наводе, когнитивни лингвисти 
сматрају да значење на постоји независно од људи који их стварају и користе. 
Другим ријечима, не постоји реалност која је независна од људске спознаје, а 
лингвистичке форме су „кључеви, ‘нацрти’, који активирају појмовне структуре 

2 Сви преводи у раду са енглеског језика су ауторови.



79

Годишњак 23 (2024) 75-95

које смо формирали у нашем уму [...]. Значења ‘бораве’ у нашем уму и нашем 
мозгу [...]  а лингвистички облици их само активирају“ (Barcelona an Valenzuela 
2011, 20).

У књизи Утјеловљеност и когнитивна наука (Embodiment and Cognitive Science), 
Гибс (Gibbs 2005, 1) каже да се утјеловљеност у области когнитивне науке односи 
на разумијевање улоге агенсовог властитог тијела у свакодневној, ситуационој 
когницији [спознаји], односно, на начин на који наше тијело утиче на то како 
размишљамо и говоримо. За своје истраживање утемељености у утјеловљености 
људске перцепције, поимања, когнитивног развоја, свијести, језика, емоција,  Гибс 
(Gibbs 2005, 9) усваја тзв. „премису о утјеловљености“ према којој су „субјектив-
на искуства која људи имају када је њихово тијело у акцији дио фундаменталног 
утемељења језика и мисли“, те да је „спознаја [когниција] оно што се дешава када 
је тијело присутно у физичком и културолошком свијету“, чиме се нужно намеће 
изучавање „у смислу динамичке инетракције између људи и окружења.“ Аутор 
наставља: „Ум (његове слике, мисли, представе) је створен од идеја које су блиско 
повезане са представама које мозак има о тијелу, као и са сталним активностима 
тијела у стварном свијету“ (Gibbs 2005, 10). 

Утјеловљеност, као главни постулат когнитивне лингвистике, има посебну 
улогу у теорији појмовне метафоре (conceptual metaphor theory) чијем настанку 
претходи период од преко двије хиљаде година током кога је метафора изу-
чавана као стилска фигура из перспективе реторике, философије, филологије 
итд. У оквиру реторике, метафора је идентификована на основу имплицитног 
поређења двије категорије у којима се увиђа сличност, па је њена шематска 
структура имала облик: А је Б, као у Ахил је лав, за разлику од стилске фигуре 
поређења гдје се сличност према којој се пореде двије категорије експлитино 
изражава, као у Ахил је храбар као лав. (Evans and Green 2006, 293). Изазов овом 
традиционалном поимању метафоре као лингвистичког/језичког средства уте-
мељеног на имплицираној сличности два ентитета која се пореде и идентифи-
кују и  који се користи у реторичке/стилске сврхе, дошао је у виду  резултата 
истраживања когнитивне науке формулисаним од стране Лејкофа и Џонсона 
у њиховој утицајној књизи Метафоре наше насушне (Metaphors We Live By), 
објављеној 1980. године. Према њиховој когнитивно-лингвистичкој теорији 
појмовне метафоре, метафора је прије свега ствар мишљења, па тек онда јези-
ка, и не служи у ораторске сврхе него је свеприсутна како у мишљењу, тако и у 
језику. Природа нашег појмовног систем путем кога размишљамо и дјелујемо у 
основи је метафорична што значи да је начин на који размишљамо, доживљава-
мо свијет и дјелујемо у великој мјери метафоричан   (Lakoff and Johnson 1980, 3).  

Метафоричност нашег појмовног система, кога нисмо свјесни, огледа се у 
језику и Лејкоф и Џонсон (Lakoff and Johnson 1980, 4) тврде да су их управо до-
кази лингвистичке природе навели на то да закључе да је наш свакодневни пој-
мовни систем метафоричке природе. Као примјер метафоричности неког појма 
наводе појам РАСПРАВА коју разумијемо помоћу појма РАТ у оквиру појмовне 
метафоре РАСПРАВА ЈЕ РАТ, а лингвистичке доказе налазе у изразима:



80

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

Твоје тврдње су неодбрањиве.
Његова критика је погодила циљ. 
Никад нисам побиједила у расправи с њим.

Дакле, појмовна метафора је разумијевање једног (апстрактног) појмовног 
домена посредством и у терминима неког другог (конкретног) појмовног до-
мена, односно, као што наведени примјери показују, разумијевање циљног доме-
на (target domain) РАСПРАВА у терминима изворног домена (source domain) РАТ 
пресликавањем (mapping) дијелова структуре изворног домена који кореспон-
дирају са циљним доменом. Под термином појмовни домен (conceptual domain) 
подразумијева се „свако кохерентно организовано [људско] искуство“ (Kovecses 
2010, 4). Када је у питању искуство које сачињава појмовни домен, позваћемо 
се на Ковечеша (Kovecses 2002, х) који налази да се новина коју доноси когни-
тивно-лингвистичко виђење метафоре, као „свеобухватне, опште и емпиријски 
провјерене теорије“, тиче и увођења појма „утјеловљеност“ којим се ова теорија 
јасно разграничава са традиционалним схватањем метафоре. Наиме, „и метафо-
рички језик и мишљење произилазе из основног тјелесног (сензоримоторног) 
искуства људских бића“ (Kovecses 2002, х). Међутим, метафора није утемељена 
само у тјелесном искуству, него и у друштвено-културној пракси, па Гибс (Gibbs 
2005, 96) са правом закључује да теорија појмовне метафоре „показује на који се 
начин посредством људске физичке конституције, когнитивних способности и 
интеракције са спољним свијетом успостављају везе између појмова који припа-
дају различитим појмовним доменима“.

На општи карактер теорије појмовне метафоре, упућују и резултати дија-
хронијских истраживања у пољу етимологије индоевропских језика  која је ура-
дила Свитсер (Sweetser 1990), а који указују на то да ријечи које означавају раз-
личите психолошке, тј. менталне феномене попут знања, емоција, расуђивања, 
историјски  потичу од ријечи које означавају тјелесне осјећаје: вид, додир, укус. 
Ковечеш (Kovecses 2010, 256) даје приказ систематичног односа кореспонденција 
између ове двије групе ријечи, како их је поставила Свитсер и пресликавања која 
је утврдила у оквиру опште метафоре ЉУДСКИ УМ ЈЕ ТИЈЕЛО:

Циљни домен					     Изворни домен
ментална манипулација, контрола  		  физичка манипулација
вид							      физичка манипулација
знање, ментална визија				    вид
унутрашњи сензибилитет				    слух
емоција 						      осјећање
лична склоност					     укус

Попут метафоре, и метонимија је појмовно-значењски механизам који 
структурира прије свега наше мишљење и разумијевање, па тек онда језик (Lakoff 



81

Годишњак 23 (2024) 75-95

and Johnson 1980, 35-40). Когнитивна лингвистика посматра метонимију као 
појмовну операцију у којој се изворним ентитетом омогућава приступ циљном 
ентитету унутар истог појмовног домена (Kovecses 2010, 173). Оно што разликује 
метонимију од метафоре је то што код метафоре два појма стоје у односу слич-
ности или аналогије, док метонимија почива на односима бликости (contiguity) 
између два појма унутар истог појмовног домена (Kovecses 2010, 174), па се упо-
требом метонимије „у први план истиче повезаност извора и циља метонимије 
у оквиру уочене појмовне структуре, а не на плану референције у објективном 
свету“ (Rasulić 2010, 52). Као доминантне типове метонимијских веза најчешће 
се наводе просторне, временске и узрочно-посљедичне везе (Rasulić 2010, 51). 
Ковечеш  (Kovecses 2010, 172) сугерише да „у метонимији користимо један енти-
тет, или ствар [...] како бисмо указали или омогућили ментални приступ другом 
ентитету“, као у примјеру: „Читам Шекспира.“ гдје, унутар истог концептуалног 
домена, изворни ентитет „Шекспир“ омогућава ментални приступ циљном ен-
титету „неком Шекспировом дјелу“. Ковечеш (Kovecses 2010, 172-173) иденти-
фикује неке од односа којима се успоставља метонимија, као што је примјер са 
Шекспиром гдје метонимија гласи АУТОР ЗА ДЈЕЛО. Остали примјери односа 
су: МЈЕСТО ЗА ДОГАЂАЈ („Америка не жели још један Перл Харбур.“), МЈЕСТО 
ЗА ИНСТИТУЦИЈУ („Вашингтон преговара са Москвом.“), КОРИШТЕНИ 
ПРЕДМЕТ ЗА КОРИСНИКА („Потребна нам је боља рукавица на трећој бази.“), 
ИНСТРУМЕНТ ЗА РАДЊУ („Нашампонирала је косу.“). Ковечеш (Kovecses 2010, 
180-181) наводи примјер реализације метонимије ДИО ЗА ЦЈЕЛИНУ – „Већина 
људи више воле гласачки листић него метак.“ – гдје је менатлни приступ „демо-
кратском начину гласања“ омогућен његовим дијелом, тј. „гласачким листићем“, 
док „метак“ омогућава ментални приступ „употреби војне силе“. Из наведних 
примјер је очигледно да је формула којом се представља метонимија Б ЗА А, гдје 
је Б изворни ентитет којим се ментално приступа А као циљном ентитету. Лејкоф 
и Џонсон (1980) истичу да метонимијски концепти не само да омогућавају да 
о једном ентитету говоримо користећи назив другог ентитета, него и да на тај 
начин расуђујемо и у вези с тим наводе примјер „Никсон је бомбардовао Ханој.“, 
гдје се употребом имена америчког предсједника не само реферише на америчке 
војне снаге, него се указује на његову личну одговорност за бомбардовање. 

Теологија и когнитивна лингвистика

Чилтон и Копитовска (Chilton and Kopytowska 2018, хх) подсјећају да такозвани 
„когнитивни обрт“, до кога је дошло у хуманистичким наукама, није органичен 
само на лингвистику, гдје су резултати истраживања указали на чврсту повеза-
ност човјекове језичке компетенције са  његовим осталим когнитивним капаци-
тетима, него да се когнитивни обрт догодио и у изучавањима религије. Књига 
коју су приредили – Религија, језик и људски ум (Religion, Language, and the Human 
Mind) – посматра религију као когнитивни и лингвистички феномен сагледан у 
прилозима који се баве теоријским приступима религији у оквиру разиличитих 



82

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

парадигми, улози метафоричког језика и мисли у различитим религијским тра-
дицијама, те новим перспективама и теоријским оквирима који се заснивају на 
когнитивној лингвистици и прагматици, мултимодалним феноменима и улози 
медија. У опширном Уводу (xvi - lii), аутори наводе и бројне релевантне научне 
изворе чији предмет истраживања се заснива на когнитивном обрту у теологији.  

На почетку увода своје књиге Теологија од крви и меса: Како утјеловљеност 
и култура обликују начин на који размишљамо о истини, моралности и Богу 
(Theology in the Flesh: How Embodiment and Culture Shape the Way We Think about 
Truth, Morality, and God) (2016), у којој настоји да укаже на „вриједност когнитивне 
лингвистике за широк распон тема у хришћанској мисли“, Сандерс даје примјер 
различитих промишљања о „божанској трансцендентности као о Богу ‘изнад’ нас 
или као о Богу ‘испред’ нас“, те о импликацијама које та различита промишљања 
имају (Sanders 2016, 3). Аутор сматра да се употребом ријечи „изнад“ или „ис-
пред“ језички конструише „дубоко теолошко значење“ које, у конкретном случају 
промишљања о Богу, указује на присуство двије метафоре којима поимамо, тј. 
концептуализујемо свој однос са Богом и закључује:

„Они који о Богу размишљају као да је изнад нас склони су да закључе да 
наш језик никада не „досеже“ до Бога, те је, стога, Бог, у основи несазнатљив. 
Међутим, ако размишљамо о Богу као да је испред нас на неком путу, онда, 
иако можда Бога никада не можемо „сустићи“, ипак знамо нешто о пра-
вцу који треба да слиједимо и како да живимо јер знамо нешто о Божијем 
вођству“. (Sanders 2016, 3)

Сандерс се позива на когнитивно-лингвистичка истраживања начина на који 
људи разумију свијет око себе и како то разумијевање исказују језиком, и, попут 
когнитивних лингвиста, постулира да људи не посједују посебну појмовну струк-
туру када размишљају о религији: „У нашем уму не постоји божански, ментални 
комплет алата. Умјесто тога, обични когнитивни апарат који користимо када ра-
суђујемо или разумијевамо свакодневне ствари, као што су посуде [садржатељи] 
или породични живот, тај исти апарат се користи за размишљање о Богу и рели-
гији“. (Sanders 2016, 5). 

Изјумцева (Izymtseva 2019) истражује појмовне метафоре у текстовима 
Петокњижја у енглеској Библији (нова верзија Библије краља Џејмса) у окви-
ру теологнвистике. Резултати истраживања које ауторка наводи (Izymtseva 2019, 
47-48) указују на поимање трансценденталне стварности путем три изворена 
домена. Први изворни домен је тродимензионални простор (вертикалност, цен-
тар-периферија, удаљеност, итд.) у примјерима метафора БОГ ЈЕ ГОРЕ,  ДРВО 
ЖИВОТА ЈЕ ЦЕНТРАЛНО (ВАЖНО), БОГ ЈЕ ИЗВАН ВРЕМЕНА. Други изворни 
домен на који ауторка указује везан је за људске физичке, психолошке и физиио-
лошке карактеристике (метафоре: АНЂЕО ЈЕ ОСОБА, СВЕТОСТ ЈЕ ЧИСТОТА, 
СВЕТИ НАРОД ЈЕ ЧИСТ НАРОД), док трећем изворном домену припадају људ-
ски односи (породични односи, друштвене улоге, статус, ауторитет, итд.) са циљ-



83

Годишњак 23 (2024) 75-95

ним доменима израженим кроз метафоре: БОГ ЈЕ ГОСПОДАР, БОГ ЈЕ ВОЂА, 
ВОДИТИ МОРАЛАН ЖИВОТ ЈЕ СЛИЈЕДИТИ БОЖИЈИ ПУТ. 

Декамп и Свитсер (DesCamp and Sweetser 2005, 208) тврде да је „когнитив-
но-лингвистичко истраживање неизбјежно у теолошкој дебати о метафорама за 
Бога“. У свом истраживању, ауторке, попут Сандерса (2016), тврде да „ништа не 
указује на то да мозак на различит начин обрађује информације када човјек гово-
ри о Богу и када говори о свакодневним стварима“ и закључују да се „људско по-
имање Бога нужно дешава унутар људских когнитивних способности“ (DesCamp 
and Sweetser 2005, 215). Пoзивајући се на утјеловљеност људске когниције, ауторке 
налазе да људи усвајају примарне метафоре кроз искуство стечено, од најранијег 
дјетињства, сталним излагањем корелацијама [истовремено активирање неурал-
них домена обраде визуелних слика и неуралних домена задужених за смјештање 
у простор или давање облика предметима]  које су саставни дио првих сусрета са 
спољним свијетом, а чије „понављано истовремено активирање резултира трај-
ним неуралним везама између дијелова мозга задужених за различита искуства“ 
(Narayanan у DesCamp and Sweetser 2005, 216).  У том смислу, ауторке преносе 
тврдњу Свитсер (Sweetser 1990) да је „визуелни инпут један од најважнијих извора 
људског знања“ (DesCamp and Sweetser 2005, 216) што резултира устаљеном при-
марном метафором ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ.  

Ковечеш (Kovecses 2011) „препричава библијску причу“ из когнитивно-линг-
вистичке перспективе с циљем тумачења значења и важности неких од централ-
них симбола и основне линије библијске приче полазећи од става да се „велики 
дио доминантних особина хришћанства може разумјети на основу свакдневног 
појмовног система и да разумијевање ових особина не захтијева неки потпуно за-
себан и независан појмовни апарат који је, на неки начин, јединствен за тумачење 
светих текстова“ (Kovecses 2011, 327). Аутор сматра да сљедеће метафоре и мето-
нимије, које се могу идентификовати у оквиру библијског наратива, имају важну 
улогу у тумачењу библијских симбола и библијске приче (Kovecses 2011, 328):

метафоре: УЗРОКОВАЊЕ ЈЕ РАЂАЊЕ, ЖИВОТ ЈЕ СВЈЕТЛОСТ, ЖИВОТ 
ЈЕ ДАХ, ИДЕЈЕ СУ ХРАНА, МОРАЛНОСТ ЈЕ ПРОРАЧУН, ЖИВОТ ЈЕ 
ПУТОВАЊЕ, КОМУНИЦИРАЊЕ ЈЕ СЛАЊЕ;

метонимије: ЧЛАН КАТЕГОРИЈЕ ЗА КАТЕГОРИЈУ, ИНСТРУМЕНТ ЗА 
АГЕНСА КОЈИ КОРИСТИ ИНСТРУМЕНТ, ДИО ЗА ЦЈЕЛИНУ, СВОЈСТВО 
КАТЕГОРИЈЕ ЗА ЦИЈЕЛУ КАТЕГОРИЈУ, ЕМОТИВНО ПОНАШАЊЕ ЗА 
ЕМОЦИЈУ, УЗРОК ЗА ЕФЕКАТ, ЕФЕКАТ ЗА УЗРОК. 

Овдје ћемо скренути пажњу на објашњења горе наведених метафора и кон-
цептуализација релевантних за наше истраживање. Када је у питању почетак биб-
лијског наратива, који Ковечеш (Kovecses 2011, 326) формулише као „Бог постоји 
и Бог ствара свијет“, аутор тврди да се, из когнитивно-лингвистичке перспективе, 
Бог може сагледати као „идеалан апстрактни циљни домен“ унутар симболичког 



84

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

система хришћанства, те је значење Бога „врховни узрок/смисао“ (the ultimate 
causer/ reason). С тим у вези,  божански чин стварања свијета концептуализује се 
метафорички (метафора БОГ ЈЕ ОТАЦ као реализација метафоре УЗРОКОВАЊЕ 
ЈЕ РАЂАЊЕ), али и метонимијски гдје се Бог идентификује са ријечима које из-
говара (ову метонимију разрађујемо у анализи у нашем истраживању).  Надаље, 
позивајући се на Јеванђеље по Јовану (Јн 1, 1-5), Ковечеш (Kovecses 2011, 331) 
идентификује метафору ЖИВОТ ЈЕ СВЈЕТЛОСТ са импликацијом БОГ ЈЕ 
СВЈЕТЛОСТ, док за „свјетлост“ на почетку Књиге Постања Ковечеш тврди да 
нема метафоричко него дословно значење, али налази да када Бог назива свјетлост 
„дан“ онда Бог примјењује метонимијску концептуализацију ДИО ЗА ЦЈЕЛИНУ, 
односно, СВОЈСТВО КАТЕГОРИЈЕ ЗА ЦИЈЕЛУ КАТЕГОРИЈУ (свјетлост је сас-
тавни дио дана) (Kovecses 2011, 332). Реферишући се на исти дио Јеванђеља по 
Јовану, Ковечеш (2011, 332) елаборира метафоре гдје је свјетлост изворни домен 
и закључује да у хришћанству „бити жив значи двије ствари: живот и хришћанску 
вјеру“, односно, „бити жив значи бити жив у смислу биолошког живота као и 
имања вјере у Бога“. Будући да је Богу угодан живот који је заснован на Његовом 
прихватању и вјери у Њега, Бог се брине за људе, о чему свједоче примјери из 
Књиге Постања које Ковечеш наводи (Пост 1, 29; 8, 22; 9, 1-3) и за које тврди 
да откривају један други аспект метафоре БОГ ЈЕ ОТАЦ – отац као хранитељ, 
као онај који се брине. (Kovecses 2011, 332). У неком смислу, каже аутор, живот 
какав су људи имали у Еденском врту огледа се у метафори ОДНОС ИЗМЕЂУ 
БОГА И ЊЕГОВЕ ТВОРЕВИНЕ ЈЕ ЈЕДИНСТВО, па је узимање плодова са дрвета 
знања резултирало знањем које не долази од Бога, него од људи и Богу је страно 
(Kovecses 2011, 333). 

Барселона (Barcelona 2018) резимира своја ранија истраживања појмовне 
метафоре и метонимије у Тројичној догми фокусирајући се на двије „корјен-
ске“ метафоре: БОГ ЈЕ ЧОВЈЕК и ЧОВЈЕК ЈЕ БОГ. За прву метафору каже да је 
„темељна, свеобухватна метафора која се користи када се говори и размишља о 
Богу“ (Barcelona 2018, 355) при чему се наше људско иксуство пресликава на наше 
органичено разумијевање Божије природе. Барселона (Barcelona 2018, 355-357) 
врши класификацију пресликавања људског искуства у оквиру метафоре БОГ ЈЕ 
ЧОВЈЕК, која укључује пресликавање искуства тродимензионалног простора, као 
изворног домена (вертикалност, кретање, садржатељ, свјетлост, итд.), на примјеру 
пресликавања искуства ВЕРТИКАЛНОСТИ на Бога („Који је сишао са Небеса“), 
на примјеру пресликавања СВЈЕТЛОСТИ на Бога (ХРИСТОС ЈЕ СВЈЕТЛОСТ), 
као и на примјеру пресликавања искуства почетка, у просторном смислу, на „он-
толошко рађање“ („Син се рађа од Оца“). На примјеру пресликавања на божан-
ски домен метафорички схваћених апстрактних појмова као што су БЛАГОДАТ 
и ИСТИНА, које се концептуализују као физички ентитети, Барселона указује и 
на пресликавање појмова који се односе на људску личност (личносност, емо-
ције, људско тијело, итд.), гдје идентификује основну метафору ЛИЧНОСТ ЈЕ 
САДРЖАТЕЉ која се метафорички преноси на божански домен, као у примјеру 
„Христос је пун благодати“. Коначно, аутор идентификује пресликавања међуљуд-



85

Годишњак 23 (2024) 75-95

ских односа и друштвених улога на однос Бога са човјеком у појмовима „утјеши-
тељ“, „учитељ“.  За метафору ЧОВЈЕК ЈЕ БОГ, Барселона тврди да је „директно 
заснована на Библији која нам каже да је човјек створен по лику Божијем  (Пост 
1, 27 у Barcelona 2011, 355), те да ова метафора имплицира да „иако за вјерника 
човјек није могућ као модел за Бога, Бог је заиста модел за човјека“ (Barcelona 
2011, 355). 

Фаро (Faro 2021) истражује зло у Књизи Постања и осврће се на однос између 
„вида, добра и зла“ у оквиру контекстуалне анализе хебрејских лексема за „зло“. У 
вези са употребом лексема које денотирају „вид“, ауторка се позива на истражи-
вања која је урадила Сатсковер (Sutskover 2013) о великој учесталости и улози коју 
имају термини из семантичког поља „вида“ у Књизи Постања у успостављању 
веће кохезије између дијелова књиге. Фаро (Faro 2021, 97) је у свом истраживању 
колокација лексеме „зло“ утврдила да се домени зла у значајној мјери преклапају 
са лексемама за „вид“, „знање“ и „увид“, што објашњава тиме да „када Бог ‘види’ 
творевину (и, касније, људско дјелање), он процјењује да ли су у стању добра или 
зла у складу са његовим намјерама и сходно томе пресуђује“.   

Анализа

Прије него пређемо на анализу метафоричних значења глагола визуелне перцеп-
ције видјети и погледати, указаћемо на особености, у метафоричком и метони-
мијском смислу, чинова Божијег стварања свијета, како их ишчитавамо из стихо-
ва превода Књиге Постања и схолија владике Атанасија.

Појмовна метафора и метонимија у стварању свијета

Почетак Књиге Постања, коју владика Атанасије у масоретском тексту насловља-
ва  „Књига У почетку“, гласи:

(1) У почетку створи Бог небо и земљу. (Пост 1,1)

Владика Атанасије каже да израз „у почетку“ „значи чудесни почетак вели-
ког дела Великога Бога Живога и Истинитога; прво чудо стварања до тада не-
постојећег света и човека“ (Јевтић 2004, 9). Позива се на Св. Јована Златоуста 
који за прве ријечи Библије каже да „нису речи људске, него заиста Божије“, те да 
потврђују чињеницу да свијет има свој почетак, да је створен, односно, владичи-
ним ријечима речено, да је свијет „поетски чин воље, љубави, доброте Божије“ 
(Јевтић 2004, 9). У стиху (1) налазимо универзално људско поимање апстрактног 
домена ВРИЈЕМЕ („почетак“) помоћу конкретног домена ПРОСТОР (приједлог 
„у“ у изразу „у почетку“) у оквиру појмовне метафоре ВРИЈЕМЕ ЈЕ ПРОСТОР. 
Наиме, когнитивни лингвисти се слажу око тога да је потврђено да се изрази 
који се користе за денотирање простора употребљавају за упућивање на вријеме 
у већини свјетских језика, односно, да „по правилу, вријеме изражавамо у тер-



86

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

минима простора, али не и простор у терминима времена“ (Raddenn 2011, 1). 
Лејкоф и Џонсон (1999, 139) чак тврде да је за нас „дословце немогуће концептуа-
лизовати вријеме без употребе метафоре“. Могло би се рећи да се објашњење за 
универзалност, у лингвистичком смислу, кориштења људског искуства бивања у 
простору за концептуализацију бивања у времену налази у тумачењу које владика 
Атанасије нуди у вези са ријечима у Пост 2, 4  – „Ово су родослови неба и земље, 
при стварању њиховом, у дан када сазда Господ Бог земљу и небо.“ – гдје се позива 
и на Св. Василија и на Ајнштајна према којима је „и време створено заједно са 
материјалним свeтом“ (Јевтић 2004, 17). Владика појашњава да се у наведеном 
стиху „дан“ може тумачити као „неодређено време, божански тренутак, као дан 
Господњи“ (Јевтић 2004, 17). 

За потребе даљње анализе, овдје преносимо релевантне дијелове чинова ства-
рања свијета у преводу масоретског текста (Пост. 1, 3-31):

(2) И реч Бог: „Да буде светлост!“ И би светлост. И виде Бог светлост да је 
добра. (Пост 1,3)
И рече Бог: „Да буде свод (небески) посред вода, и да раздваја воде од вода!“ 
... И би тако. (Пост 1,6)
И рече Бог: „Да се саберу воде што су под небом у једно место, и да се појави 
суво (=копно)!“ И би тако. [...] И виде Бог да је добро. (Пост 1,9)
И рече Бог: „Да земља иззелени (=произведе зелен), траву сејућу семе, дрво 
плодно, дајуће плод по роду своме, у којем је семе његово на земљи!“ И би 
тако. [...] И виде Бог да је добро. (Пост 1,11)
И рече Бог: „Да буде светила на своду небеском да деле дан од ноћи; и да буду 
за знаке, и за времена, и за дане, и за године!“ И би тако. [...] И виде Бог да је 
добро. (Пост 1,14)
И рече Бог: „Да воде изгамижу (=произведу) гмизавце душа живих; и летећа 
(бића) да лете над земљом, наспрам свода небеског!“. [...] И виде Бог да је до-
бро. (Пост 1, 20)
И рече Бог: „Да произведе земља душу живу по роду њеном: животиње, и 
гмизавце, и звери земаљске по роду њиховом!“ И би тако. [...] И виде Бог да 
је добро. (Пост 1, 24)
И рече Бог: „Да саздамо човека (адам) по лику Нашем, по подобију Нашем!“ 
(Пост 1, 26)
И виде Бог све што је саздао, и гле, беше добро веома. (Пост 1, 31)

У горе наведеном владичином објашњењу стварања свијета као поетског чина 
Божије  воље, љубави и доброте идентификујемо јединствено (у односу на кон-
султовану  когнитивно-лингвистичку литературу) поимање циљног, апстракт-
ног домена ЉУБАВ посредством изворног, конкретног домена СТВАРАЛАЧКИ 
ЧИН.  Појмовна метафора БОЖИЈА ЉУБАВ ЈЕ ПОЕТСКИ/УМЈЕТНИЧКИ ЧИН 
СТВАРАЊА садржи сљедећа пресликавања:



87

Годишњак 23 (2024) 75-95

Изворни домен:					     Циљни домен:
Стваралац/Умјетник 		  →		  Бог
Створено/умјетничко дјело 	 →		  свијет и човјек у свијету
Мотив 				    →		  љубав, воља, доброта
Инструмент/алат 			   →		  Божија ријеч

Када је у питању концептуализација чинова стварања, преносимо Ковечешево 
тумачење метонимијског карактера божанског чина стварања свијета релизова-
ног кроз   „метонимијски ланац“ (metonymic chain):

„РИЈЕЧИ за ИМПЕРАТИВНЕ ИСКАЗЕ који су за ЧИНОВЕ СТВАРАЊА 
који су за СТВАРИ СТВОРЕНЕ тим чиновима. Али, кључна метонимија је 
КОРИШТЕНИ ПРЕДМЕТ за КОРИСНИКА ПРЕДМЕТА, тј. РИЈЕЧ БОЖИЈА 
за САМОГ БОГА. Моћ инструмента (ријечи) извире из моћи агенса (Бога) 
који користи инструмент“. (Кovecses 2011, 331)

Потврду за наведено тумачење према коме моћ „ријечи“ проистиче из моћи 
агенса (Бога) налазимо и у владичиној тврдњи да је  почетак свијета „у Богу Речи-
Логосу-Мудрости = Сину Божијем [...]“ (Јевтић 2004, 9). Поетика стварања, тј. 
опредјељење да агенса стварања идентификујемо као Умјетника/Ствараоца, суге-
рише нам се и елаборацијом значења јеврејског глагола „бара“ коју нуди владика 
Атанасије инсистирајући на томе да значење тог глагола не треба схватити као 
„демијургију“, тј. обликовање нечега већ постојећег, него као „стварање из ни-
чега“: „Бог вољним актом ствара дотад непостојеће (као што песник и уметник 
ствара такорећи из ничега [...])“ (Јевтић 2004, 9). 

Јединственост стварања свијета, из перспективе појмовне метафоре, нала-
зимо и у схолији у којој се тумачи израз „И виде Бог да је добро“ који се понавља 
седам пута у првој глави Књиге Постања у масоретском тексту након појединач-
них чинова стварања. Конкретно тумачење на које се реферишемо је владичино 
цитирање Св. Златоуста који је рекао: „Бог је и пре стварања знао да све што 
ствара јесте добро, али то говори ради људи“ (Омилија, 3,3, на Постање у Јевтић, 
12). Зашто то Бог говори ради људи? Употребом седмоструке колокације лексе-
ма „добро“ и „виде“ наглашава се да је све што је Бог створио одраз Њега Самог 
– добро. Надаље, когнитивно-лингвистичко објашњење употребе ове колока-
ције налазимо у примату који људска способности визуелне перцепције има у 
стицању знања. Подсјетићемо се да Декамп и Свитсер (DesCamp and Sweetser 
2005, 216) сматрају визуелни инпут једним од најважнијих извора људског 
знања из чега произилази језичка универзалност појмовне метафоре ЗНАТИ ЈЕ 
ВИДЈЕТИ у оквиру које се апстрактни (циљни) домен ЗНАЊЕ концептуализује 
путем конкретног (изворног) домена физичке, визуелне перцепције (ВИД). 
Појмовна метафора ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ структурисана је на сљедећим пресли-
кавањима:



88

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

Изворни домен:			   Циљни домен:
онај који види 		  →		  онај који зна
очи 			   →		  ум
визуелна способност	 →		  способност имања знања
виђени објекат 	 →		  знање

Међутим, из тумачења Св. Златоуста произилази да је смјер пресликавања у 
Божијем уму супротан ономе што се дешава у људском уму, јер је ЗНАЊЕ извор-
ни, а не циљни домен, па метафора гласи ВИДЈЕТИ ЈЕ ЗНАТИ. Другим ријечима, 
створени свијет је и прије стварања био у Божијем уму, у Његовом знању, али и у 
Божијој доброти. Наиме,  прва глава Књиге Постања (Пост 1, 31) завршава се сти-
хом: „И виде Бог све што је саздао, и гле, беше добро веома.“ Тумачење које даје 
владика Атанасије је сљедеће: „Сваки пут до сада речено је: ‘Виде Бог да је добро’. 
Сада је за све створено речено: ‘веома (изузетно) добро’. То је библијски, Божији и 
људски сасвим позитиван однос према свету као доброј творевини Доброга Бога“. 
(Јевтић 2004, 16). У свјетлу наведеног могло би се рећи да метонимијско однос 
између ЧИНОВА СТВАРАЊА за СТВАРИ СТВОРЕНЕ, унутар метонимијског 
ланца који смо горе навели, пресупонира ДОБРОТУ СТВАРИ СТВОРЕНИХ. У 
вези с тим сагледавамо и јединственост метафоре ВИДЈЕТИ ЈЕ ЗНАТИ коју смо 
идетификовали у седам понављања израза „И виде Бог да је добро“ када је Бог 
субјекат перцепције. Импликација овог израза је да Бог не износи вриједносни 
став или моралну процјену у вези са свијетом који је створио, него да просуђује 
да је свијет онакав какав треба да буде, односно, каквим га Он види и каквог га 
Он зна – добар.

Бог као субјекат перцепције 
у предикацијама са глаголом видјети

Поред стихова који говоре о стварању свијета, у Књизи Постања налазимо седам 
примјера употребе глагола видјети у којима је Бог субјекат у семантичкој уло-
зи перципијента, тј. Оног који „види“. Сви примјери су примјери метафоричке 
употребе овог глагола и потврђују тумачење Св. Златоуста према коме Бог зна и 
прије него што види , али због људи користи овај глагол у значењу интелектуалне, 
мисаоне радње унутар кровне метафоре ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ чије реализације 
ћемо овдје анализирати.

Након што је саздао човјека „по лику Нашем, по подобију Нашем“ (Пост 1, 
26), Господ каже: „И да владају над рибама морским, и над птицама небеским, 
и над животињама, и над свом земљом, и над свим гмизавцима гмижућим по 
земљи“ (Пост 1, 26). Владика Атанасије објашњава да се глагол „владати“ може 
превести и као „освојити, потчинити, господарити“, али да „Богодано господарење 
земљом  не значи грамзиву, бесомучну експлоатацију земље и природних добара 
на њој, [...]“ (Јевтић 2004, 15). Ово „Богодано господарење“ је пресупонирано у 
сљедећем стиху:



89

Годишњак 23 (2024) 75-95

(3) И сазда Господ Бог од земље све животиње пољске и све птице небеске, и 
доведе их човеку да види како ће их он назвати; и како је назове човек – сваку 
душу живу, то је име њено. (Пост 2, 19)

Преупозиција „Богоданог господарења“ укључује и чињеницу да је Адам 
„именовањем животиња добио од Бога стварну власт над живим светом око 
себе“ (Јевтић 2004, 22), чиме је  имплициран статус глагол видјети у примјеру 
(3) као изворног домена у метафори ПОТВРДИТИ ЗНАЊЕ/ПРОВЈЕРИТИ ЈЕ 
ВИДЈЕТИ, будући да Бог „виђењем“ неће задобити ново знање или спознају, јер 
моћ именовања коју је Адаму подарио овдје само потребује потврду онога што 
Господ већ зна.

Исту метафору налазимо и у примјеру када Господ силази „да види град и 
кулу, коју градише синови људски“ (Пост 11, 5). Свезнајући Господ потврду свог 
знања о намјерамa људи да „саграде себи град и кулу, и врх њен до небеса“ (Пост 
11,4) ради људи изражава изворним доменом визуелне перцепције („да види“) 
како би им указао на то шта раде: „Ево, народ је један и језик је један у свих њих; 
и ово почеше чинити!“ (Пост 11,6) и саопштио шта намјерава тим поводом чи-
нити: „Хајде да сиђемо и помешамо тамо језик њихов, да не разумеју говор један 
другога“ (Пост 11,7).

Дидактичку сврху употребе глагола видјети као изворног домена налазимо у 
Пост 18, 21 након што је „вика Содома и Гомора“ (Пост 18, 20) стигла до Господа:

(4) Сићи ћу, дакле, и видећу: да ли су чинили сасвим према вици њиховој која 
дође до Мене, а ако нису – знаћу“ (Пост 18, 21).

Према тумачењу владике Атанасија „Бог, иако Свезнајући, хоће, као што пре-
поручује и судијама, да суди тек пошто добро извиди ствар на делу и на лицу 
места“ (Јевтић 2004, 74). Овакав педагошки приступ имплициран је употребом 
глагола „видјети“ („видећу“) као изворног домена у метафори ПРОВЈЕРИТИ 
НЕШТО/САЗНАТИ ДЕТАЉЕ ЈЕ ВИДЈЕТИ, којом Господ упућује судије на потребу 
да се нешто извиди и сагледа прије него што се донесе коначан суд. Дидактичка 
функција стиха у примјеру (4) појачана је и употребом глагола знати у будућем 
времену („знаћу“) који Господ користи како би индиректно указао људима да Он 
већ зна шта је посриједи.  

Господње извиђање ствари, расуђивање и коначан суд пресупонирани су и у 
обраћању Ноју након што „ [...] увиде Господ да је велика поквареност човекова 
на земљи [...] (Пост 6, 5), гдје ишчитавамо метафоричко значење глагола „видје-
ти“ као изворног домена у оквиру исте метафоре (ПРОВЈЕРИТИ НЕШТО ИЛИ 
НЕКОГА /ПОМНО САГЛЕДАТИ НЕШТО ИЛИ НЕКОГА ЈЕ ВИДЈЕТИ):

(5) И рече Господ Ноју: „Уђи ти и сав дом твој у ковчег; јер те видех праведног 
пред очима мојим у овом нараштају“. (Пост 7, 1)



90

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

Примарну метафору ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ налазимо у примјеру самилости 
Божије према Лијином неповољном статусу:

(6) И виде Бог да је Лија омражена, те отвори утробу њену; а Рахиља беше 
неплодна. (Пост 29, 31)

Након што је благословио Ноја и његове синове и склопио савез са њима и 
„семеном“ њиховим послије њих, Бог говори:

(7) И биће дуга у облаку, и видећу је да се опоменем савеза вечнога између 
Бога и сваке душе живе у сваком телу, које је на земљи. (Пост 9, 16). 

Владика Атанасије не нуди тумачење за наведени стих, али нуди тумачење за 
Пост 9, 13 („Дугу Моју поставих у облак, и биће знак савеза (= завета) између 
мене и земље.“) гдје дугу назива „[п]редивним знаком Божијег милосрдног заве-
та са земљом [...] Сваки пут после кише доживљавамо је као светлост милог Лица 
Божијег“ (Јевтић 2004, 46). Из владичиног објашњења  сазнајемо да је дугу Господ 
поставио у облак не само ради себе, него и ради људи, те метафора коју овдје 
идентификујемо – ПОДСЈЕТИТИ СЕ /ОПОМЕНУТИ СЕ ЈЕ ВИДЈЕТИ – импли-
цира и Божије упућивање људи на кориштење чула вида којим их је Он обдарио 
како би се и они опоменули склопљеног савеза.   

Коначно, употребу глагола „видјети“ као изворног домена, у оквиру метафоре 
ОБЕЗБИЈЕДИТИ (НЕШТО)/ ПОБРИНУТИ СЕ ЗА НЕШТО ЈЕ ВИДЈЕТИ, налази-
мо у Аврамовом обраћању Исаку у стиху гдје је Бог субјекат перцепције: 

(8) И рече Аврам: „Бог ће видети Себи јагње за свеспаљеницу, сине мој“. (Пост 
22,8) 

Како бисмо додатно поткријепили јединственост значења глагола видјети у 
предикацијама које стоје уз Бога као субјекта перцепције, осврнућемо се на зна-
чење овог глагола у примјеру када „жена [...] виде да је дрво добро за јело, и да је 
оно пријатно очима, и да је дрво пожељено ради знања [...]“ (Пост 33, 6). Овдје је 
женино виђење у потпуној супротности са Божијим виђењем будући да је „отуђе-
но од Извора Знања“ (Јевтић 2004, 24) и мотивисано стицањем властите аутоно-
мије у просуђивању свијета око ње, чија посљедица је освјешћивање прохтјева и 
жеља и њихово задовољавање без учешћа Бога. Другим ријечима, знање које ће се 
отварањем људских очију добити није Божија мудрост, него знање овога свијета.  

Бог као субјекат перцепције 
у предикацијама са глаголом погледати 

У масоретском тексту превода Књиге Постања који је урадио владика Атанасије 
нашли смо три примјера употребе глагола погледати у којима је  Бог субјекат 



91

Годишњак 23 (2024) 75-95

перцепције и два примјера гдје је Бог говорно лице у императивним исказима 
који садрже овај глагол. 

Стихови у којима је Бог субјекат перципијент глагола погледати говоре о од-
носу који Господ има према творевини и људима након човјековог сагрешења и 
изгнанства из врта Едемског, односно, након исказивања непослушности према 
Божијој заповијести.  Значење глагола погледати  у смислу осврнути се на нешто, 
обазрети се на нешто налазимо у Господњем односу према жртвеним приноси-
ма, приносима благодарности Каина и Авеља:

(9) И погледа Господ на Авеља и на принос његов, 5. а на Каина и на принос 
његов не погледа. (Пост 4, 4 и 4, 5)

Однос који Господ има са Авељом је однос благонаклоности, бриге и прихва-
тања његове благодарности Богу, док за Каина просуђује да Га његова жртва није 
достојна. 

У примјеру (5) смо идентификовали метафору ПРОВЈЕРИТИ НЕШТО ИЛИ 
НЕКОГА /ПОМНО САГЛЕДАТИ НЕШТО ИЛИ НЕКОГА ЈЕ ВИДЈЕТИ у стиху 
којим се Господ обраћа Ноју кога виде праведног пред очима Својим у његовом 
нараштају. Ова метафора је импликација метафоре ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ, јер Бог 
зна да је Ноје праведан, па га таквог и види. Овом обраћању претходи Господње 
„раскајавање“ и „ожалошћеност“ што „саздаде човека на земљи“ (Пост 6, 6). У 
стиху који слиједи, земља и људи на њој, будући да су одступили од Божије запо-
вијести, више нису у Божијем знању и доброти, него дјелују по властитом про-
мишљању, те употреба глагола погледати гдје је Бог субјекат перципијент има 
значење да Бог управља поглед према земљи, тј. обухвата погледом земљу која „беше 
покварена“ дјеловањем људи: 

(10) И погледа Бог на земљу, и гле, беше покварена, јер свако тело исквари пут 
свој на земљи. (6,12). 

Наведено тумачење поткрепљује и усклик „гле“ у примјеру (10) чиме се скреће 
пажња на нешто неочекивано, дакле, на стање које одступа од првобитне доброте 
Божије творевине. 

У примјерима када Бог користи овај глагол у императивним исказима нала-
зимо метафору ПОКАЗИВАЊЕ ЈЕ КОМУНИЦИРАЊЕ, јер Господ скреће пажњу 
ономе коме се обраћа тиме га оспособљавајући да разумије или прихвати оно 
на шта му скреће пажњу. У оба случаја Господ се обраћа Авраму и саопштава 
му, односно, најављује своје намјере које се тичу Божијег плана за човјечанство:

(11) И Господ рече Авраму после деобе Лота од њега: „Подигни, сад, очи 
своје, и погледај са места где си ти, на север и на југ, и на исток и на море 
(=запад). Јер сву земљу коју ти видиш, теби ћу је дати, и семену твоме дове-
ка“ (13,14-16).



92

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

(12) И изведе га (Аврама) напоље, и рече: „Погледај, сад на небо и изброј звез-
де: еда ли их можеш избројати?“ И рече му: „Тако ће бити семе (=потомство) 
твоје“. (15, 5-6)

Овдје представљена анализа метафоричких значења глагола погледати указује 
на новоуспостављени однос Бога са творевином након људског пада. Наиме, од-
ступањем од Божије заповијести у врту Едемском, творевина престаје да буде „до-
бра“ усљед отуђивања од Божијег виђења и знања, чиме је прекинуто јединство 
као однос између Бога и Његове творевине, о којем говори Ковечеш (Kovecses 
2011, 333). У таквом, новоуспостављеном односу између Бога и творевине Бог је 
више не види него се обазире и обраћа пажњу на њу и даље се бринући о њој.  

Закључна разматрања

Циљ постављен у овом раду је да, из когнитивно-лингвистичке перспективе, от-
крије метафоричке и метонимијске особености библијске нарације Божијег ст-
варања свијета, те да, идентификовањем метафоричких значења глагола видјети 
и погледати у српском језику освијетли улогу чула визуелне перцепције у односу 
Бога према Његовој творевини. Анализирани корпус обухвата превод масорет-
ског текста Књиге Постања, који је урадио владика Атанасије (Јевтић), као и вла-
дичина тумачења у пропратним схолијама. Фокус анализе су стихови у којима је 
Бог субјекат перцепеције у предикацијама које садрже наведене глаголе.

Анализа метафоричке особености првог стиха Књиге Постања (Пост 1, 1), 
на темељу тумачења владике Атанасија, објашњава универзалност људског пои-
мања времена у терминима простора у оквиру универзалне појмовне метафоре 
ВРИЈЕМЕ ЈЕ ПРОСТОР, чије објашњење нам се преноси и од стране религијског 
ауторитета (Св. Василије) и ауторитета из области природних наука (Ајнштајн) – 
да су вријеме и простор створени истовремено. Анализа чинова Божијег стварања 
свијета у тумачењу владике Атанасија открива, у односу на консултовану когни-
тивно-лингвистичку литературу, јединствену метафору поимања циљног домена 
ЉУБАВ у оквиру метафоре БОЖИЈА ЉУБАВ ЈЕ ПОЕТСКИ/УМЈЕТНИЧКИ ЧИН 
СТВАРАЊА. Метафоричка јединственост у чиновима Божијег стварања свијета 
идентификована је и у значењу глагола видјети. Наиме, Бог као субјекат перцеп-
ције, види прије него што зна, односно, истовремено и зна и види да је добро све 
што је створио, из чега ишчитавамо метафору ВИДЈЕТИ ЈЕ ЗНАТИ, али због људ-
ског поимања знања путем чула вида (у оквиру метафоре ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ) 
након сваког чина стварања понавља „И виде Бог да је добро“.

Анализа осталих примјера у масоретском тексту Књиге Постања у којима је 
Бог субјекат перцепције реализоване глаголом видјети потврђује наведену ме-
тафоричку јединственост која се због људског поимања интелектуалних радњи 
путем чула вида надаље реализује у оквиру кровне метафоре ЗНАТИ ЈЕ ВИДЈЕТИ 
кроз сљедећа значења глагола видјети:  ПОТВРДИТИ ЗНАЊЕ/ ПРОВЈЕРИТИ 
ЈЕ ВИДЈЕТИ, ПРОВЈЕРИТИ НЕШТО ИЛИ НЕКОГА/ ПОМНО САГЛЕДАТИ 



93

Годишњак 23 (2024) 75-95

НЕШТО ИЛИ НЕКОГА ЈЕ ВИДЈЕТИ, ПОДСЈЕТИТИ СЕ/ ОПОМЕНУТИ СЕ 
ЈЕ ВИДЈЕТИ, ОБЕЗБИЈЕДИТИ НЕШТО/ ПОБРИНУТИ СЕ ЗА НЕШТО ИЛИ 
НЕКОГА ЈЕ ВИДЈЕТИ. 

У масоретском тексту владичиног превода Књиге Постања нашли смо три 
примјера у којима је Бог субјекат перцепције уз предикације које садрже глагол 
погледати. У сва три примјера идентификована је употреба овог глагола у основ-
ним значењима: осврнути се на нешто, обазријети се на нешто, управити погледа 
ка нечему или некоме, односно, обухватити погледом. У два нађена примјера упо-
требе глагола погледати у императивним исказима у којима је Бог говорно лице 
идентификована је метафоричко значење глагола погледати у оквиру метафоре 
ПОКАЗИВАЊЕ ЈЕ КОМУНИЦИРАЊЕ, гдје Господ скреће пажњу ономе коме се 
обраћа тиме га оспособљавајући да разумије и прихвати оно што му саопштава.   

Предочени резултати анализе указују на то да све док је творевина добра, однос-
но, онаква каквом ју је Бог створио и каква је намјерио да буде, онда је у Божијем 
знању, виђењу и Његовој доброти. Одступањем од Божијих заповијести, тј. отуђи-
вањем од Његовог знања и доброте, творевина постаје објекат Божијег обазирања 
и пажње о коме Он не престаје да се брине. 

Библиографија

Извори

Јевтић, А. (2004). Књига Постања. Београд: Манастир Тврдош, Требиње.

Речник српскохрватског књижевног језика. Књига четврта. (1990 [1971]). Нови Сад: 
Матица српска.

Литература

Ћирилична

Кликовац, Д. (2004). Метафоре у мишљењу и језику. Београд: Библиотека ХХ век.

Ристић, С. (2010). „Глаголи визуелне перцепције у српском језику“, у Зборник радова са 
V међународног научног скупа: Српски језик,књижевност, уметност, Књига I, Крагујевац: 
Филолошко-уметнички факултет у Крагујевцу, стр. 33-41.

Латинична

Barcelona, A., Valenzuela, J. (2011). “An Overview of Cognitive Linguistics”, у Brdar, M., Gries, 
S. Th., Žic Fuchs, M. (eds.). Cognitive Linguistics. Convergence and Expansion. John Benjamins 
Publishing Company, p. 17-47.

Barcelona, A. (2018). “Metaphor and Metonymy in Language and Art: The Dogma of the Holy 
Trinity and Its Artistic Representation”, у Chilton, P,. Kopytowska, M. (eds.). Religion, Language, 
and the Human Mind. Oxford: Oxford University Press, p. 353-386.



94

Јефтић Љ., Бог зна и прије него што види

Chilton, P., Kopytowska, M. (2018). “Introduction: Religion as a Cognitive and Linguistic 
Phenomenon“ у Chilton, P,. Kopytowska, M. (eds.). Religion, Language, and the Human Mind. 
Oxford: Oxford University Press, p. xvii-lii.

DesCamp, M.T., Sweetser, E. (2005). “Metaphors for God: Why and How Do Our Choices Matter 
for Humans? The Application of Contemporary Cognitive Linguistic Research to the Debate on 
God and Metaphor”, у: Pastoral Psychology, Vol. 53, No. 3, p. 207-238.

Evans, V., Green, M. (2006). Cognitive Linguistics: An Introduction. Edinburgh: Edinburgh 
University Press. 

Faro, I. (2021). Evil in Genesis: A Contextual Analysis of Hebrew lexemes for Evil in the Book of 
Genesis. Lexham Press. 

Geeraerts, D., Cuyckens, H. (2007). “Introducing Cognitive Linguistics”, у Geeraerts, D., 
Cuyckens, H. (eds.) The Oxford Handbook of Cognitive Linguistics. Oxford: Oxford University 
Press, p. 3-25.

Gibbs, R.W. (2005). Embodiment and Cognitive Science. Cambridge: Cambridge University Press.

Hart, C., Lukeš, D. (2007). “Introduction: Cognitive Linguistics in Critical Discourse Analysis”, 
у Hart, C., Lukeš, D. (eds.). Cognitive Linguistics in Critical Discourse Analysis: Application and 
Theory. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing, p. ix-xiii.

Izymtseva, G.V. (2019). “Conceptual Metaphors in the Pentateuch texts of English Bible (New 
King James Version“, у: Випуск 19’2019, стр. 47-73.

Kovecses, Z. (2002). Metaphor: A Practical Introduction. Oxford: Oxford University Press.

Kovecses, Z. (2010). Metaphor: A Practical Introduction. Second Edition. Oxford: Oxford 
University Press.

Kovecses. Z. (2011). “The Biblical Story Retold: A Cognitive Linguistic Perspective”, у Brdar, 
M., Gries, S. Th., Žic Fuchs, M. (eds.). Cognitive Linguistics. Convergence and Expansion. John 
Benjamins, p. 325-355.

Lakoff, G., Johnson, M. (1980). Metaphors We Live By. Chicago and London: University of 
Chicago Press.

Lakoff, G., Johnson, M. (1999). Philosophy in the Flesh. The Embodied Mind and Its Challenge to 
the Western Thought. New York: Basic Books.

Radden, G. (2011). “Spatial Time in the West and the East”, у Brdar, M., Omazic, M., Pavicic 
Takac, V., Gradecak-Erdeljic, T., Buljan, G. (eds.). Space and Time in Language. Frankfurt et al.: 
Peter Lang, p. 1-40.  

Rasulić, K. (2010). „Aspekti metonimije u jeziku i mišljenju“, у: THEORIA 3, str. 49-70.

Sanders, J. (2016). Theology in the Flesh: How Embodiment and Culture Shape the Way We Think 
about Truth, Morality, and God. Fortress Press.

Sweetser, E. (1990). From Etymology to Pragmatics: Metaphorical and Cultural Aspects of Semantic 
Structure. Cambridge: Cambridge University Press.



95

Годишњак 23 (2024) 75-95

God Knows Even Before He Sees: Conceptual Metaphors in the Meaning 
of the Verbs See and Look At in Bishop Atanasije Jevtic’s Translation of the 

Hebrew Text of the Book of Genesis into Serbian 

Summary: The paper is concerned with the metaphorical meanings of the verbs of perception in 
Serbian – vidjeti (see) and pogledati (look at) – in Bishop Atanasije’s translation of the Hebrew text 
of the Book of Genesis and in his comments accompanying specific verses. The analysis is set with-
in the framework of cognitive linguistic theory of conceptual metaphor which treats metaphor as 
a cognitive mechanism in the construction of meaning in thought and language. The construction 
or understanding of meaning is achieved by way of mentally accessing an abstract target domain 
in terms of a concrete source domain whereby the term domain refers to any coherent organiza-
tion of experience. With this in mind, the paper draws on the interpretation referred to by Bishop 
Atanasije that, in the course of God’s creating the world, God knew even before he saw (that is, 
knowledge, as the target domain, preceded sight, as the source domain) that what He created was 
good, but explicates His knowledge by means of the verb of perception (see) for the sake of hu-
mans because, as the paper argues in line with cognitive linguistic findings, visual input is one of 
the most important sources of human knowledge. Hence, the analysis focuses on the role of the 
verbs of perception with God as the agent in His relationship with the creation, as well as on the 
metaphorical and metonymic uniqueness of the biblical narration of God’s creation of the world, 
as contained in the translation of the Hebrew text into Serbian and Bishop Atanasije’s comments. 
The results of the analysis indicate that the creation is both in God’s knowledge and His sight, that 
is, God knows and sees the creation as long as it is good, i.e., as He intended it to be. However, once 
the creation gets corrupt due to humans disobeying God’s commands thus alienating themselves 
from God’s knowledge and sight, the new relationship is established wherein the creation becomes 
the object of God’s attention and regard which He continues to care for.  

Key words: God, creation, conceptual metaphor, source domain, target domain, knowledge, see, 
look at.


